
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۰۶ آذر ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 26 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه بحث نظريه مرحوم نائين

بحث در نظريه مرحوم محقق نائين در جمع بين حم واقع و ظاهرى بود، عرض كرديم آنچه كه در فوائد الاصول آمده با آنچه
كه در اجود التقريرات از ايشان نوشته شده، مقداري تفاوت دارد؛ ابتدا آنچه را كه در كتاب فوائد الاصول جلد سوم صفحه
105 به بعد بود را توضيح داديم و بعد به آنچه كه در اجود التقريرات آمده اشاره‌اى خواهيم كرد. ايشان فرمودند: در تحقيق

مسئله بايد در سه مورد بحث کنيم؛ ي اينه جمع بين امارات و طرق با حم واقع چونه است؟ دوم، جمع بين اصول عمليه
محرزه با واقع چونه است؟ و سوم، جمع بين اصول عمليه‌ى غير محرزه با حم واقع چونه است؟

ام واقعجمع بين اصول عمليه محرزه و اح

مورد اول را توضيح داديم؛ اما در مورد دوم، که جمع بين اصول عمليه محرزه ـ مثل استصحاب كه در آن طريقيت و كاشفيت
هم وجود دارد ـ با آنچه که شارع در واقع جعل کرده، چونه است؟ م‌فرمايند در اصول عمليه محرزه، موضوع اصول عمليه

شك است که با وجود شك ـ يعن مردد بودن ـ راه به سوى واقع نداريم؛ بر خلاف ظن، که يك طريقيت ناقصه و اراده ناقص از
واقع دارد. پس، شك هيچ مرآتيت و كاشفيت ندارد؛ بنابراين، نم‌تواند ما را به واقع ‌برساند؛ و شارع هم نمتواند در اينجا مانند

مورد امارات از راه تتميم کاشفيت وارد شود؛ پس، چه بايد کرد و مجعول در باب اصول محرزه چيست؟ ايشان م‌فرمايد:
مجعول اين است كه شارع ما را موظف كرده كه ي از دو طرف شك را اخذ کرده و طرف دير را الغا كنيم. در استصحاب،
كس كه قبلا يقين به طهارت دارد و الآن در ثبوت و عدم ثبوت طهارت شك دارد، شارع ما را ملف م‌كند به اينه عملا بناي

خودمان را بر اخذ به حالت سابقه قرار دهيم؛ يعن طهارت را اخذ و خلاف طهارت را الغا کند.

بنابراين، مجعول در اصول عمليه محرزه، به نظر مرحوم محقق نائين عبارتست از البناء العمل عل احد طرف الشك و الغاء
در باب قاعده تجاوز، بنا بر اين كه قاعده تجاوز از اصول باشد و عنوان اماره نداشته باشد، اگر كس الطرف الآخر؛ و يا مثلا
بعد از عبور از محل شك ‌كند كه آيا ركوع را انجام داده يا نه؟ قاعده تجاوز م‌گويد: «قد ركعت»، معنايش اين است كه بناى

عملاش بايد بر اين باشد كه ركوع را انجام داده است و عدم الركوع كه طرف دوم است را الغا كند. مرحوم نائين م‌فرمايد:
آنچه كه ما در باب اصول محرزه بيان م‌كنيم، همان است كه مرحوم شيخ در باب امارات بيان كرده است؛ و اينجا از نظريه

مرحوم شيخ تعبير به هو هويت م‌كند. شيخ در باب امارات روى مصلحت سلوكيه فرمود، شارع فرموده است مؤدى را بمنزلة
الواقع بدانيد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


كند كه عملا‌فرمايد: به نظر ما، در اصول عمليه‌ى محرزه بايد اين مطلب را بيان كرد که شارع ما را متعبد م‌م مرحوم نائين
بنا را بذاريم بر اينه مقتضاى اين اصل محرز، همان واقع است؛ مقتضاى استصحاب واقع است، مقتضاى قاعده تجاوز واقع

است، مقتضاى اصالة الصحة واقع است؛ همان هو هويت كه مرحوم شيخ در باب امارات بيان كرد. اشال مرحوم نائين به
مرحوم شيخ: اينجا مرحوم نائين اشال هم به مرحوم شيخ وارد م‌كند و م‌فرمايد: شما كه در باب امارات، هو هويت را قايل
شديد، اصول عمليه محرزه هم همينطور است، چرا م‌آييد بين مثبتات امارات و مثبتات اصول عمليه فرق م‌گذاريد و م‌گوييد

مثبات امارات حجيت دارد؛ اگر يك ا ماره مثبت، يك لازم عادى يا لازم عقل بود، م‌گوييد اعتبار دارد؛ اما به اصول عمليه كه
مرسيد، مگوييد مثبتات اصول عمليه اعتبار ندارد. اگر مجعول در باب اصول عمليه همان مجعول در باب امارات است، نبايد

در مثبتات اينها فرق بذاريد.

ام واقعجمع بين اصول عمليه غيرمحرزه و اح

مرحوم نائين در مورد اصول غير محرزه م‌فرمايند: در اصول غير محرزه مثل اصالة الاحتياط، اصالة البرائة، کس نمتواند
هو هويت را بيان كند؛ بله در اصول عمليه غير محرزه بناء العمل عل احد الطرف الشك است؛ بالاخره بايد ي از دو طرف
شك را بيرد و طرف دير را هم الغاء نم‌كند؛ مثلا ش مکند که آيا فلان عمل واجب است يا واجب نيست؟ اصالة البرائة

م‌آيد ي از دو طرف كه عبارت از عدم الوجوب است را اخذ م‌كند. تعبيرشان اين است: مجرد البناء عل احد طرف الشيك
من دون الغاء الطرف الاخر و البناء عل عدمه بل مع حفظ الشك يحم عل احد طرفيه بالوضع او الرفع. در اصول عمليه

محزره وقت بناء عملاش بر يك طرف و الغاء طرف دير است، بدين معنا است كه گويا شك دير محفوظ نيست؛ در
استصحاب، گويا دير ش نيست و بنا را م‌گذارد بر يقين سابق؛ و همينطور است در قاعده تجاوز؛ اما در اصول عمليه
غيرمحرزه مثل اصالة البرائة، عملا ي از دو طرف شك را م‌گيرد، اما طرف دير را نم‌تواند الغاء كند، و لذا، حالت شك

محفوظ م‌ماند.

بنا به نظر مرحوم نائين، اصول عمليه غيرمحرزه از تمام موارد دير جمع بين حم ظاهرى و واقع مشلتر است؛ يعن جمع
بين حم واقع و ظاهرى در امارات آسان است؛ يك مرحله مشلتر جمع بين حم واقع و اصول محرزه است و بعد از آن در

رتبه بعدي و از همه مشلتر، اصول غيرمحرزه است؛ براى اينه در اصول غيرمحرزه شارع بيان مکند در هنام ش در
حليت و عدم حليت ي شء، قاعده «كل ش‌ء لك حلال» مآيد، شارع حليت ظاهريه را جعل مکند؛ يعن در اينجا حم
تليف داريم بر خلاف امارات که حم ظاهري نداريم؛ جمع بين اين دو بسيار مشل است. شيخ انصارى اعل اله مقامه

الشريف از راه اختلاف رتبه مشل را حل مکند؛ م‌گويد حليت ظاهريه رتبتاً متأخر از حرمت واقعيه است. ما نظريه شيخ را
گفتيم، نائين هم اينجا اشاره م‌كند و همان اشال كه مرحوم آخوند بر مرحوم شيخ وارد كرد ـ كه اشال واردى هم هست ـ را

در اينجا ذكر م‌كند كه ما آن را ترار نم‌كنيم.

سپس م‌فرمايند: ممن است كس بويد همان راه كه در باب ترتب بيان شد، در اينجا بيايدبيان شد، در اينجا بيايد؛ بوييم
خطاب ترتب مثال ترتب صلاة و ازاله در مسجد است، که عدهاي براي تصحيح نماز از راه خطاب ترتب وارد شدند و گفته‌اند
در فرض عصيان اهم خطاب به مهم ـ يعن صلاة ـ فعليت دارد و بنابراين، اگر کس ازاله مسجد را ترک کرد و به نماز ايستاد،

نمازش صحيح است. مرحوم نائين م‌فرمايند: اينجا نم‌توانيم اين حرف را بزنيم؛ براى اينه ي از مبان در باب ترتب اين
است كه خطاب اهم اطلاق نداشته باشد؛ يعن شارع که امر به ازاله كرده است، اين امر اطلاق نداشته باشد، نويد تو چه

بخواه نماز بخوان و چه نخواه نماز بخوان، چه ازاله را عصيان كن و چه عصيان نن، «ازل النجاسة». اگر بوييم چنين
اطلاق دارد، اصلا دير جاى ترتب نيست و بايد ازاله نجاست صورت گيرد.

م ظاهرى داريم، اگر كسو ح م واقعندارد. اما در مانحن فيه، ح وييم خطاب به اهم اطلاقاست كه ب ترتب در جاي



بخواهد بويد حم ظاهرى از قبيل خطاب و ترتب نسبت به حم واقع است، شرطش اين است كه حم واقع اطلاق نداشته
باشد؛ در حال كه همه گرفتارى‌ها در جمع بين حم واقع و ظاهرى اين است كه م‌گوييم ان له تبارك و تعال احاماً واقعية

فعلية مشتركة بين العالم و الجاهل، يعن حم واقع اطلاق دارد و شامل عالم و جاهل م‌شود؛ با وجود اين اطلاق، دير
مجال براى خطاب ترتب نيست. لذا، م‌فرمايد: علاوه بر کنار گذاشتن راه مرحوم شيخ، راه خطاب ترتب را هم بايد کنار

گذاريم. ايشان براى جمع بين حم واقع و ظاهرى در اصول عمليه‌ى غير محرزه، م‌گويند حم ظاهرى به عنوان متمم جعل
براى حم واقع است. توضيح م‌دهند که مسئله متمم جعل جاهاى زيادى مشلات را حل كرده است؛ در بحث قصد قربت در

متعلق امر، كسان كه م‌گويند اخذ قصد قربت در متعلق محال است؛ مثل خود مرحوم نائين و مشهور، از همين راه متمم
جعل وارد مشوند.

متمم جعل يعن يك دليل و بيان دير كه متمم بيان اول است مآيد و بيان اول را درست مکند. و يا در باب واجب مشروط
مثل حج كه وجوبش مشروط به فرا رسيدن زمان حج است، م‌فرمايند شارع نمتواند وجوب السير ال الحج را در خود دليل
ذكر كند، و در اينجا بايد با يك دليل ديرى بنام متمم جعل آن را بيان كند. از دير موارد متمم جعل، زن مستحاضه اگر روزه

امروزش را بخواهد صحيحاً انجام بدهد، دليل كه م‌گويد غسل مستحاضه بعنوان اين صوم بايد انجام شود نيز از راه متمم
جعل است. در مانحن فيه هم م‌فرمايند ما از راه متمم جعل بايد درست كنيم؛ م‌فرمايند اگر در خود احام واقعيه دقت كنيم،

اين احام نم‌توانند بويند كه ف حالة الشك باق هستيم؛ طبق نظر اينان حقيقت حم داعويت است، شارع كه حرمت
واقعيه‌اى را جعل م‌كند، اين خودش توان ندارد كه به لسان خودش بويد من داعويت دارم حت ف زمان الشك. اگر شارع

حم را در واقع جعل كرده است و به درجه‌اى از اهميت است كه در زمان شك نيز م‌خواهد محفوظ بماند، مثلا حرمت شرب
تتون به اندازهاي براي شارع اهميت دارد که مخواهد اين حم در زمان ش نيز محفوظ باشد، در اينجا خود دليل که مگويد
شرب تتون حرام است، قابليت بيان چنين مطلب را ندارد و داعويت ف زمان الشك ندارد؛ لذا، شارع بايد راه ديرى را اختيار

كند.

م‌گويد در زمان شك، احتياط كن؛ در تمام مواردى كه شارع احتياط را واجب كرده است، در شبهات حميه قبل الفحص، به
همين دليل است. اصالة الاحتياط كه يك اصل غيرمحرز است، متمم آن دليل است كه م‌گويد شرب تتون حرام است. ايشان
م‌گويد اگر احتياط را با اين بيان تحليل كنيم، در اين صورت، احتياط متمم حرمت واقعيه است و نه در مقابل آن؛ اين احتياط
وجوب نفس دارد و نه مقدم. يعن اگر كس با اين احتياط مخالفت كرد، بخاطر مخالفت با اين احتياط عقاب م‌شود؛ منتها

م‌گويند وجوب نفس طريق دارد؛ طريق است براى اينه آن واقع محفوظ بماند. اگر آن واقع نبود اين وجوب احتياط هم نبود.
اما گاه درجه اهميت حم واقع به حدى نيست كه شارع به اين اندازه براي آن اهميت قائل شود که در زمان شك هم بخواهد

كارى كند كه آن را حفظ كند، اينجا م‌آيد اصل كه ملف را ايمن از مخالفت واقع كند، جعل م‌كند؛ و اين اصل مأمن است؛
يعن اصالة البرائه‌اى را م‌آورد و با اين اصالة البرائة، ملف را از مسئله مخالفت با واقع ايمن نه مدارد. اصل مأمن مثل

رفع ما لا يعلمون ؛ كل ش‌ء لك حلال . حالا تمام حرف‌ها در اين اصل مأمن است؛ ممن است کس بويد با اين اصل مأمن،
يك حليت ظاهرى مآيد، اين حليت ظاهرى با حرمت واقع چونه جمع م‌شود؟

ايشان م‌فرمايد: اين اصل مأمن به جاى اصالة الاحتياط آمده است؛ شارع م‌توانسته در اينجا اصالة الاحتياط را بياورد، اما به
جاي آن اصالة الاباحة را آورده است؛ و چون قبلا گفتيم اصالة الاحتياط در طول واقع و طريق به واقع است، اين اصل مأمن
نيز در طول واقع است؛ يعن خودش يك حم تليف در عرض واقع نيست و بله در طول آن است. و در اين صورت، مشل

حل م‌شود. لذا، قبلا نيز عرض كرديم که راه دوم مرحوم شيخ ـ كه از آن به اختلاف رتبه تعبير م‌كنيم ـ را مرحوم نائين به بيان
ديري قائل است؛ يعن مرحوم نائين نيز به مسئله طوليت قائل است. اين بود نظريه مرحوم نائين در فوائد الاصول، آقايان
امشب اجود التقريرات ، جلد 3، صفحه 123 به بعد را هم ببينيد، فردا انشاءاله اختلاف بين اين دو بيان را خواهيم گفت و

سپس، جواب مرحوم نائين را نيز مدهيم. و كم كم بحث جمع بين حم واقع و ظاهرى تمام  و وارد بحث ديرى م‌شويم. و



السلام . 


