
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۳۰ آبان ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه کلام مرحوم محقق اصفهان

خلاصه مطالب گذشته در راه دوم جمع بين حم ظاهري و واقع اين بود كه فرمودند: بين احام شرعيه به حسب خودشان
هيچ تناف نيست؛ بين وجوب و حرمت، بين دو وجوب، بين وجوب و استحباب تناف نيست؛ چرا که اينها امور اعتبارى هستند.

اگر تضاد، تصويرى داشته باشد، يا در مبدأ است يا در منتها؛ در مبدأ يعن در ملاكات، در مرحله اراده و كراهت؛ اينجا هم
فرمودند بين وجوب و حرمت، بين يك حم واقع و ظاهرى، از حيث مبدأ تناف وجود ندارد؛ براى اينه چنين نيست كه بوييم

در اينجا مصلحت كه عائد به شارع باشد، وجود دارد؛ شوق به عمل در جاي است كه مصلحت عائد به مشتاق باشد، اما
درمورد خداوند چنين چيزى معقول نيست.

از نظر منتها ـ يعن مقام امتثال ـ نيز اگر هر کدام از حم واقع و حم ظاهرى داعويت داشته باشند، هر دو بالفعل ملف را به
م تا زمانداعويت ندارد، ـ زيرا، ح م واقعم ظاهرى داعويت دارد و حخواهد بود؛ اما اگر گفتيم ح دعوت كنند، تناف عمل

که به ملف واصل نشده، داعويت ندارد ـ دير تناف نخواهد بود.

بنابراين، م‌فرمايند: وقت حم واقع به ملف واصل نشود، اين حم داعويت ندارد لا فعلا و لا اماناً. پس، خلاصه کلام اين
که مرحوم اصفهان فرمودند: حم واقع در فرض كه حم ظاهرى وجود دارد، نه بالفعل و نه بالامان داعويت ندارد؛ و در

اين صورت، دير بين حم واقع و ظاهرى در مرحله امتثال تناف نيست. زيرا، تناف در موردي است كه هر دو حم، در زمان
واحد بخواهد داعويت داشته باشد.

الات کلام مرحوم اصفهاناش

از فرمايش مرحوم محقق اصفهان اعل اله مقامه الشريف برخ از بزرگان جواب دادهاند و به ايشان اشال كردهاند.

يا ول بر اين كه درست است نسبت به خداوند شوق را محال بدانيم، اما نسبت به نب ال، همين بود که بيان كرديم، مبنيك اش
چنين چيزي محال نيست؛ و چون احام شرعيه از طريق انبياء و اولياء به مردم رسيده، لذا تصوير شوق يا تصوير مصلحت كه

به آنها رجوع کند، معنا دارد.

ريشه اين اشال در كلمات مرحوم آخوند خراسان هم وجود دارد؛ اگر در نفس و ذات خداوند انقداح اراده و كراهت معقول

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نيست، خداوند هرچه هست، علم به وجود مصلحت و مفسده است؛ اينه بوييم خداوند مثل مردم و ممنات اراده مكند، معنا
ندارد؛ و اگر در جاي هم داريم كه «اراد اله» اين اراده به علم بر م‌گردد، لن چنين ارادهاي نسبت به وجود مبارك پيامبر و

ساير اولياء معصومين(ع) امان دارد. ول اين اشال خيل اشال مهم نيست؛ و غير از اين دو اشال مهم بر مرحوم
اصفهان شده است.

اشال دوم: اين اشال را از کتاب منتق الاصول جلد 3 صفحه 158 نقل مکنيم؛ ايشان مگويد: همانگونه که در ساير
تاليف مشروطه گفته مشود تا زمان که شرط نيايد، مشروط هم نيست؛ در اينجا نيز اگر فعليت و امان داعويت مشروط به

وصول به ملف باشد، تا هنام كه وصول محقق نشود، فعليت نيز محقق نم‌شود؛ در حال كه خود مرحوم اصفهان در
احام كه به ملف واصل نشده، فعليت من قبل المولا را قبول دارد؛ پس، اگر فعليت مشروط به وصول به ملف است، چرا

در اينجا که وصول نيست، مگوييد فعليت من قبل المولا هست؟ بايد بوييد وقت حم واصل به ملف نشده، اصلا فعليت به
هيچ نحو وجود ندارد.

به نظر ما، اگر كس در كلمات مرحوم اصفهان دقت كند، ميابد که اين اشال، اشال واردى نيست. زيرا، طبق مطالب كه
در اين چند روز از مرحوم اصفهان نقل كرديم، معلوم شد که ايشان قائل است حم دو مرحله بيشتر ندارد، ي مرحله انشاء و
ديري مرحله فعليت، فعليت را هم با تنجز ي م‌دانند؛ شرط فعليت و تنجز هم وصول است؛ پس، تا زمان که حم به ملف

واصل نشده، نه فعل است و نه منجز.

لذا، اين نسبت كه ايشان م‌دهند، ـ با اينه ايشان انصافاً در تحليل و فهم کلمات مرحوم اصفهان تبحر دارد ـ به نظر ما، نسبت
درست نيست. البته در بعض از عبارات مرحوم اصفهان، مثل همان عبارت كه ديروز بيان كرديم، در مورد مشل عدم فعليت

آمده است: أن عدم الفعلية ليس لاجل خلل فيما يون امره بيد الآمر... ، لن اگر مجموع كلمات اصفهان را كنار هم قرار
دهيم، مفهميم که ايشان فعليت من قبل المولا را قبول ندارند. بنابراين، اشال ايشان، اشال واردى نيست.

اشال سوم: عمده اين اشال است؛ مرحوم اصفهان م‌فرمايد: اگر حم واصل به ملف نشود، داعويت فعل كه ندارد،
امان داعويت هم ندارد؛ ايشان در اشال به اين مطلب، م‌فرمايند: داعويت و عدم داعويت، داير مدار علم و عدم علم نيست؛

اينطور نيست كه بوييم اگر كس علم به حم پيدا كرد، داعويت و باعثيت اين حم، قهرى و توين است؛ نه، داعويت و
م فعلرى هم دارد؛ و آن اين که شخص در مقام موافقت و مخالفت باشد؛ در اينجا است که داعويت حباعثيت مبادى دي

مشود؛ يعن اگر مولا حم بدهد و عبد نيز علم به آن پيدا كرد، و در مقام موافقت در آمد، الآن آن حم باعثيت دارد.

اينطور نيست كه بوييم به دنبال مجرد علم، باعثيت قهرى هست؛ شاهدش اين است كه در موردي كه انسان علم به حم ندارد،
و احتمال به وجود حم در عالم واقع م‌دهد، همين احتمال، زمينه م‌شود بر اينه احتياط كند؛ همين احتمال زمينه م‌شود

براى اينه به اميد اينه ثواب عايد او شود، موافقت كند. بنابراين، معلوم م‌شود که ملاك در باعثيت وصول الحم به ملف
نيست، بله ملاك در باعثيت جاي است كه ملف موافقت حم و ترتب ثواب را اراده كند.

در ميان اين سه اشال، مهمترين اشال همين اشال سوم است؛ و بايد مقدارى با مرحوم اصفهان صحبت كنيم. اگر گفتيم
داعويت حم که شارع صادر كرده، مشروط به وصول به ملف است، در صورت که حم به ملف نرسيد، داعويت ندارد؛
اگر داعويت نداشت، بين حم واقع و ظاهرى تناف نيست؛ اما بحث در اين است كه اين خصوصيت داعويت از كجا آمده

است؟

اين که در نفس مخاطب داع کند به داعم را انشاء مم اين است که مولا حاين است که حقيقت ح مبناى مرحوم اصفهان



ايجاد کند ـ جعل به داع جعل ـ اگر كس حقيقت حم را اينطور معنا كند، داعويت به ميدان مآيد؛ بعد بوييم اين داعويت
جعل داع م، انشاء به داعوييم حما از اساس مبنا را قبول نداريم كه ب لف هست يا نيست؟ ولمشروط به وصول به م

است؛ بله ما حم را نفس اعتبار مولا م‌دانيم.

مثلا مولا وجوب الحج را اعتبار كرده است؛ اما اين كه با اين حم بخواهد بعث و داعويت ايجاد كند، نه، چنين چيزى شرط
نيست؛ لذا، اگر علم به حم پيدا كند، احتمال حم را بدهد، حت روى مسلك حق الطاعة كه در سال گذشته آن را به طور مفصل

بحث كرديم که مرحوم شهيد صدر قائل به اين است، كه البته قبل از ايشان هم در كلمات بعض از بزرگان و اعاظم قم مثل
مرحوم محقق داماد ـ كه معاصر با امام (رض) بودند ـ، وجود داشته، به مجرد اين كه عقل احتمال داد مولا چنين چيزى را
م‌خواهد، اين احتمال، منجزيت دارد؛ اما روى مسلك مشهور، قاعده قبح عقاب بلا بيان جارى م‌شود؛ يعن تا بيان نيايد،

فايده‌اى ندارد و احتمال هم که داده شود، اثر ندارد.

 پس، معلوم م‌شود براى منجزيت وصول به ملف لازم نيست و احتمالش هم كاف است. آن وقت، تمام اينها متفرع بر اين
است كه اين مبنا را انار كنيم، و حرف مرحوم اصفهان را قبول نداشته باشيم. مرحوم اصفهان حم را انشاء داع به جعل

داع معنا م‌كند، که در اين صورت، تا جعل داع نشود و داعويت نداشته باشد، فعليت ندارد؛ داعويت هم مشروط بر وصول
به ملف است؛ اما ما م‌گوييم نه، حم نفس همان اعتبار شارع است؛ الان كس كه اماره وجوب نماز جمعه براي او قايم شده
است، و در واقع، شارع وجوب نماز ظهر را اعتبار كرده باشد، بين اين دو تناف به وجود م‌آيد؛ يا اين اعتبار، بايد باشد و يا آن

اعتبار، جمعش ممن نيست.

بنابراين، اشال اصل ما به مرحوم اصفهان اين شد كه نظريه شما در جمع بين حم واقع و ظاهرى مبتن است بر مبناى
شما در تفسير حم، كه ما نسبت به آن مبنا اشال داريم. اين نظريه مرحوم محقق اصفهان، بحث بعدى براى روز شنبه، نظريه

مرحوم آقاى خوئ در کتاب مصباح الاصول است که راه را مرکب از راه مرحوم آخوند و مرحوم اصفهان بيان مکنند؛
آقايان صفحه 109 از جلد 1 مصباحالاصول را مطالعه بفرمايند، ان شاء اله روز شنبه عرض م‌كنيم.

بحث اخلاق: «تسلیم» ی از مهمترین ملاکهای «یقین»

در هفتههاي گذشته روايت را راجع به يقين از کتاب کاف خوانديم که براي يقين چهار ملاک ذکر شده بود؛ مقداري از آن را بيان
کرديم؛ اما آن چهار راه، مسأله توكل و تفويض و تسليم و رضا بود؛ كه عرض كرديم اساس عبادات كه انسان انجام ميدهد،

براى اين است كه به اين مرحله برسد؛ البته وقت به اين مرحله رسيد، تازه احتياجش به اينها بيشتر هم م‌شود؛ چون براى حفظ
آنها خودشان دخالت دارند. اين كه گاه بعض از صوفيه‌هاى نادان و از دين به دور م‌گويند وقت انسان به مرحله يقين رسيد،

دير نيازي به عبادت نيست، زيرا، عبادات براى همين است؛ آنها نم‌فهمند كه يقين يعن چه؟ يقين حقيقت دارد كه وقت انسان
به آن رسيد، تازه تأثير عبادتش را در آن م‌بيند، و تازه به اهميت و عظمت نماز بيشتر پ م‌برد.

اگر انسان بخواهد نور يقين را در درونش حفظ كند، بايد نمازش را دقيقتر بخواند و بايد نوافلش را بيشتر بجا آورد؛ وگرنه هرچه
اين كمرن شود، آن هم كمرن م‌شود؛ و يك وقت خداى ناكرده از دست انسان م‌رود. اين كه اوليا و بزرگان و انبيا و ائمه
عباداتشان را بيشتر م‌كردند، براي اين بود که به حقيقت يقين رسيده بودند و اثر اين اعمال را در حفظ اين حقيقت ديده بودند.

خيل سفيهانه است كه انسان بويد حال كه به يقين رسيديم، پس عبادات را رها كنيم؛ نه، تازه اول راه است.

راجع به تسليم نيز روايت از امام هشتم(ع) وارد شده است؛ ـ اين روايت را از کتاب برادر محترم آقاى لاهيج به نام نردبان



خوشبخت كه اينجا تشريف دارند مخوانم، و ايشان نيز آن را از کتاب بحار الانوار ، جلد 75، صفحه 348، نقل مکنند ـ اما
رضا(ع) مفرمايد: و اعلموا ان رأس طاعته سبحانه التسليم لما أعقلناه و ما لم نعقل در مقابل آنچه كه خداوند براي انسان

مقدر كرده است، تسليم شود.

خواهد شروع به تأليف کتاب کند و يا کار و کسبم دهد، مثلا‌است كه انسان خودش انجام م عرض کرديم توكل در افعال
راه بيندازد و يا مسافرت برود که در اينجا با توکل بر خدا کار را شروع، و انجام مدهد؛ اما تسليم در امورى است كه از طرف
خدا به سوى بشر است؛ آن مقدرات كه شارع براى نظام توين و مجموعه بشر قرار داده است؛ و آنچه كه براى شخص انسان
از مرض، گرفتارى، احاطه مشلات و ... پيش مآيد؛ كه حت گاه انسان چشم باز م‌كند م‌بيند مشلات تماماً او را احاطه

كرده است؛ اينجاست كه بايد مسئله تسليم مطرح باشد؛ انسان بايد تسليم قضا و قدر اله باشد.

كند و برخ‌اليف را درك ماز اين ت اليف، عقل ما برخکند، اين است که نسبت به تتهاي که امام هشتم(ع) به آن اشاره من
دير را درك نم‌كند؛ اگر تمام عقول بشر را روى هم جمع كنند كه چرا نماز صبح را بايد بلند و دو رکعت خواند، نم‌تواند

بفهمد؛ مر اينه خود شارع علت آن را ذکر کند.

مشد که خدا واجبات را کمتر قرار دهد؛ مثلا يك نماز قرار م‌داد، كاف بود؛ و يا براي اين که بشر را امتحان کند، مآمد دو يا
سه محرم قرار مداد؛ چرا خداوند واجبات و محرمات بيشتري را جعل کرد؟ ما هرچه تلاش کنيم و هر چه هم به ملاکات احام

دسترس پيدا کنيم، نمتوانيم علت اين کار را درک کنيم. مجموعه تشريعات كه خداوند در دين دارد، انسان با سؤالهاى
فراوان مواجه است که بسياري از آنها را نمتواند جواب دهد. در اينجا راه و چاره چيست؟ راهش تسليم است؛ اصلا اگر بنا

بود ملاک، جهات و غايات همه تاليف از اول روشن باشد، دير تعبد معنا نداشت.

در روز عيد قربان بايد در من گوسفند قربان شود، بايد همه افراد در حج يك لباس واحد داشته باشند، همه بايد به دور اين
سنها بچرخند؛ حالا كس بويد بجاى اينه در ايام حج هر كدام يك ميليون، دو ميليون پول صرف كنيد و اين همه راه براى

حج برويد، اين پولها را به فقراء بدهيم که اين همه فقير در عالم وجود دارد. اگر انسان هزار برابر پول يك حج هم به فقرا بدهد و
نيازهاي تمام فقراى شهرش را بر طرف كند، باز در مقابل حج هيچ ارزش ندارد؛ اصلا حج ـ كه اين ايام هم نزدي ايام حج

است ـ اينه در عمر براي يك بار واجب شده، به خاطر اين است که واقعاً اگر در همين يك بار انسان شرايط را درست رعايت
كند، حالت تسليم پيدا مکند.

اين كه انسان بعد از بازگشت از حج مثل يك مسلمان جديد الولادة است، معنايش اين نيست که گناهانش بخشيده شده است،
بله يعن اسلام واقع تازه براي او تجل پيدا کرده است؛ تسليم در آنجاست، بيايد بين صفا و مروه اين كار را بنيد، برو آنجا

تقصير كن، حلق كن، چند شب و چند روز در فلان مان بمان، تمام اينها فقط براى تسليم است.

پس، طبق اين روايت امام هشتم(ع) كه فردا هم مصادف با روز ولادت آن حضرت است، ما طلبه‌ها بايد اين را آويزه گوشمان
قرار دهيم که در شرع امورى داريم که عقل ما آنها را درک مکند و اموري هستند که عقل آنها را درک نمکند.

بالاخره اختلاف احام كه وجود دارد، اختلاف كه بين مسلمان و غير مسلمان است، بين زن و مرد است، شايد بسياري از
آنها را ما نفهميم، ول ما بايد تسليم باشيم و بايد تعبد داشته باشيم. بايد ببينيم ادله و قرآن و روايات چه م‌گويد و از اينها چه

استفاده م‌شود؟.

و اگر واقعاً يك طلبها‌ى روحيه تسليم نداشته باشد، مشل است؛ طلبه با يك فرد عادى خيل فرق دارد؛ يك فرد عادى وقت تسليم



ندارد، ممن است شوه كند، بد و براه بويد؛ اما ما طلبه‌ها اگر تسليم را از دست بدهيم، دين را عوض م‌كنيم.

افرادى كه در اين قرون اخير مثل مثل كسروى‌ها، وهابها و... آمدهاند، ريشهشان افرادى بودند كه يا آخوند زاده بودند و يا
خودشان هم طلبه بودند که روحيه تسليم در آنها نبوده است.

م‌گفتند هرچه كه عقل ما بفهمد، قبول داريم و الا مورد قبول ما نيست. در همين حوزه و در همين صد ساله اخير آخوندى را
داشتيم كه م‌گفت: من نه شيعه هستم، نه مال و شافع و نه حنبل هستم؛ براى اينه فرض كنيد عقل خودش را آورده بود به

ميدان، م‌گفت: اينجا حنبل‌ها فلان حم را م‌گويند که به عقل من درست است؛ آنجا مال‌ها ي چيز مگويند که به عقل
من خوب م‌گويند و درست است. اينها همه بر م‌گردد به اين معنا كه ما در مقابل خدا تسليم نباشيم؛ و اعلموا ان رأس طاعة

اله التسليم ، تعبير خيل دقيق است که امام هشتم(ع) م‌فرمايد.

اگر تسليم نباشد، اطاعت خدا نم‌شود؛ براي اين که مگويد چرا خمس و زکات مده؟ همين آدم كه عرض كردم، گفته بود
كه من هيچكدام از اين مذاهب را ندارم، ي از حرفهايش هم انار خمس بود. بالاخره وقت انسان تسليم نداشته باشد، اينها را

انار م‌كند.

امام(ع) نمگويد که فقط نسبت به اموري که عقل ما درک نمکند، تسليم باشيد؛ بله هر دو را مفرمايد، هم عقل و هم غير
عقل؛ جاي را هم كه عقل انسان مفهمد، نويد که چون مفهمم آن را انجام مدهم و چون اين حم خدا مطابق عقل است،
آن را انجام مدهم؛ بله بايد بويد چون خدا فرموده است، آن را انجام مدهم. انشاءاله خداوند تسليم را روزى همه بفرمايد.

والسلام.


