
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة المسافر » صلاة المسافر (3) »

در تاریخ ۱۶ تیر ۱۳۹۴

صلاة المسافر
جلسه 51 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

یادآوری: ادامه بررس مسئله پنجم عروه یا ش در تحقق مسافت شرع و لزوم یا عدم لزوم فحص و
اختبار در شبهات موضوعیه؛

بحث در این است که ی بررس اجمال کنیم که آیا فحص در شبهات موضوعیه واجب است یا نه؟ اقوال را ملاحظه فرمودید
و ذکر کردیم. حالا بعد از اینه اقوال ذکر شد صناعت و روشن بحث اینطور اقتضا مکند که ببینیم این مطلب که مشهور است
که فحص در شبهات موضوعیه واجب نیست دلیلشان چیست؟ و در مقابل آنهای که مگویند فحص در شبهات موضوعیه لازم

است دلیل آنها چیست؟ الان نباید به این موارد خاصه ما کاری داشته باشیم. به عبارت اخری، دو نظریه اینجا وجود دارد.

نظریه اول: به صورت کل، فحص در شبهات موضوعیه لازم نیست «إلا ما خرج بالدلیل» آنهای که مگویند فحص در شبهات
موضوعیه واجب نیست دلیلشان چیست؟ آن وقت بعداً ی موارد خاصهای استثنا بشود و برای آن استثنا هم دلیل لازم داریم.

نظریه دوم: فحص در شبهات موضوعیه لازم هست «إلا ما خرج بالدلیل» یعن این دو تا نظریه اساس این دو نظریه است و
آنهای که مگویند فحص در شبهات موضوعیه هم لازم هست دلیلشان چیست؟ «إلا ما خرج بالدلیل» برای آن هم باید دلیل

بیاورند.

یعن اساس این دوتاست. تلیف این دوتا را روشن مکنیم بعد مرویم سراغ احتمالات دیر.

تبیین ادله قائلین به عدم وجوب فحص در شبهات موضوعیه؛

مجموعاً کسان که فحص را در شبهات موضوعیه لازم نمدانند این مقداری که ما استقراء کردیم، سه دلیل در کلماتشان وجود
دارد.

دلیل اول: اجماع بین المتاخرین؛

اولین دلیل اجماع است. گفتند اجماع قائم بر این است که فحص در شبهات موضوعیه لازم نیست. مرحوم حاج آقای رضا
همدان(قدس سره) در مصباح الفقیه، در جلد 8، صفحه 213، مفرماید: «کما یشهدُ له الإجماع و النصوص الدّالة عل عدم

وجوب الفحص ف شبهات الموضوعیة» ایشان ادعای اجماع مکند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2052
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1675
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


غیر از ایشان مرحوم امام خمین(رضوان اله تعال علیه) در کتاب خلل در صلاة، ایشان مفرماید آنجا «إنّ عدم وجوب
الفحص، ف الشبهات الموضوعیة، لا دلیل علیه إلا الإجماع» اصلا ایشان در کتاب خلل، مفرمایند غیر از اجماع دلیل ندارد.

عبارات را که ببینیم همینطور است.

باز نسبت به این اجماع مرحوم سبزواری(ره) در کتاب المهذّب در چند جا مسئله اجماع را مطرح مکند. در جلد نهم مهذب،
صفحه 157، مفرماید: «لا دلیل لهم عل عدم وجوب الفحص ف الشبهات الموضوعیة إلا دعوی الإجماع». در جلد سوم از

المهذب، ص223، م‌فرماید: «ثم إنّ ظاهرهم التّسالم عل عدم وجوب الفحص، ف الشبهات الموضوعیة»، در جلد 3، ص11.
در جلد 1، ص494، مفرماید: «بل ظاهرهم التّسالم عل عدم الفحص، ف الشبهات الموضوعیة، إلا ما خرج بالدلیل» البته در
بعض از جاها هم تعبیر به ارسال مسلمات مکند و در بعض از جاها و عبارات مگوید نه، غیر از اجماع راه دیری و دلیل

دیری هم وجود دارد.

حالا ما در کلمات قدما که ی مقداری تتبع کردیم اصلا متعرض این مسئله نیستند.

مناقشه در دلیل اول از منظر محقق سبزواری(ره) و مختار؛

این مشهور بین متأخرین است و چنین مطلب که مشهور بین متأخرین است چطور آمده ادعای اجماع شده؟! خود مرحوم
سبزواری(ره)، مفرماید که «إجماع درست نیست». خود ایشان هم با اینه بعض جاها عباراتشان مختلف است بعض جاها

اجماع را، ارسال مسلمات و اینها را قبول کردند اما در بعض از جاها مثل جلد 1، ص424، مفرمایند «أما الإستدلال عل عدم
وجوبه بدعوی الإجماع عل عدم وجوب الفحص ف الشبهات الموضوعیة مطلقا، فمخدوش، لعدم إلتزام المشهور بهذا الإجماع

ف موارد کثیرة من الشبهات الموضوعیة» مفرمایند مشهور خودشان ملتزم به این اجماع، در موارد کثیره حالا مثل همین
ن فجر و ... مشهور در اینها ملتزم به عدم وجوب نیستند. اصلابحث نصاب زکات و بحث خمس و بحث استطاعت و بحث تبی

این مسئله در بین قدما مطرح نبوده.

اجماع متأخرین و شهرت متأخرین این به درد نمخورد و حت اگر در میان متأخرین به نحو ارسال مسلمات هم باشد به درد
نمخورد. اگر ی مطلب (حالا این را باز ی تأمل بفرمایید) اگر متأخرین گفتند این مسئله اجماع است، برخوردیم به اجماع

بین المتأخرین، این فایدهای ندارد، این کاشف از قول معصوم(ع) نیست و هذا شهرت بین المتأخرین هم فایدهای ندارد. حالا
آیا مشود گفت اگر ی چیزی بین متأخرین به نحو ارسال مسلمات است، این حتماً بین قدما هم باید همینطور باشد یعن ما

که انس با ادبیات فقه دارد، جای وییم کسدرجه بالاتر از مسئله اجماع، از حیث اصطلاح قرار بدهیم، ب ارسال مسلمات را ی
که ی مطلب بین قدما و متأخرین بین الجمیع دیر مسلم است از آن تعبیر به ارسال مسلمات مکنند اما اگر ی مطلب فقط
در بین متأخرین شایع شده این معمولا از آن تعبیر به ارسال مسلمات نمکنند. عل ای حالٍ مشود به عنوان ی احتمال بین

تعبیر به ارسال مسلمات و تعبیر به اجماع، این فرق را گذاشت.

اگر ی فقیه در کتابش گفت: «هذا من قبیل ارسال المسلمات» یعن این دیر از اجماع بالاتر است مشود ضروری فقه. این
مشود ضرورت فقه. حالا ی ضروری فقه را ممن است قدما به آن تعرض هم نرده باشند. عدم تعرض قدما او را از

ضروری فقه خارج نمکند، اینجا هم در بعض از تعابیر، تعبیر به ارسال مسلمات وجود دارد. عل ای حالٍ، این اجماع برای ما
مشوک است لااقل. اگر اجماع باشد که قدمائ نیست فایدهای ندارد، اگر ارسال مسلمات باشد، در کلمات کسان است که
بعداً خودشان آمدند خدشه وارد کردند. لذا این هم ی مقداری این عنوان را تضعیف مکند و این دلیل را باید بذاریم کنار.

پس کبری دلیل اولش اجماع است اشال اجماع این است که در کلمات متقدمین تعرض نسبت به این نبوده. اصلا این بیشتر



در کلمات متأخرین آمده. اصلا حالا شاید ی خورده اصطلاح است ولو اینه فروع دارند اینها، در باب طهارت و نجاست هم
متقدمین مگویند فحص لازم نیست اما دلیل بر این اجماع، یا بر این کبری نداریم. اینها که دارند برای ما نقل مکنند، برای ما
مشود منقول، برای خودشان محصل است. ما مخواهیم بوییم که این چه محصل است که در کلمات قدما تعرض نشده به

آن. آنروز ظاهراً عبارت مرحوم بروجردی(ره) را خواندیم. این در کلمات قدما مطرح نشده این مسئله فحص و عدم فحص.

دلیل دوم از منظر برخ از محققین: اطلاق ادله نقلیه لفظیه اصول عملیه، ضمن ی بیان تمیل؛

حالا دلیل دوم بر عدم وجوب فحص، اطلاق أدله اصول عملیه است. ادله اصول عملیه اطلاق دارد یعن شما دلیل استصحاب،
دلیل برائت، دلیل اصالة الحلیه، دلیل اصالة الطهارة، تمام اینها را که به شما مگویند «کل شء ل طاهر» اینها اطلاق دارد،

مگوید هر چیزی که شما ش کردید طاهر است یا نه، «طاهر»، نمگوید حتماً باید فحص بن، «طاهر». تا ش کردی،
موضوع طهارت ظاهری، ش در طهارت است؛ موضوع «کل شء ل حلال» ش در حلّیت و حرمت است. ادله اصول

عملیه، اطلاق دارد. خوب این دلیل باز در کلمات مرحوم محقق همدان(ره) آمده، در کلمات مرحوم آقای حیم(ره) در کتاب
مستمس آمده، در کلمات محقق سبزواری(ره) در المهذب و مرحوم والد ما و اینها هم آمده این مسئله. ادله اصول اطلاق دارد.

آن وقت این دلیل، ی تمیل لازم دارد و آن تمیل این است: ما نسبت به «شبهات حمیه»، دلیل بر تقیید داریم و در این
موارد اطلاق به قوت خود باق نیست. حال سوال این است که دلیل بر تقیید در شبهات حمیه چیست؟ ادلهای که مگوید تعلم
واجب است. خوب ما ی بحث داریم به نام بحث وجوب تعلّم، ما در مباحث اجتهاد و تقلیدمان مفصل مورد بحث قرار دادیم،

آقایان مگویند تعلم واجب است. این تعلم، متعلّق وجوب تعلّم، احام است. باید انسان برود تعلم پیدا کند احام را، این ادله
وجوب تعلّم احام، مآید اطلاق این ادله اصول را در شبهات حمیه تقیید مزند. یعن در شبهات حمیه نمتوانیم بوییم تا

ش کردم اصالة البرائة. ش مکنیم شُرب توتون حلال است یا نه؟ اصالة البرائة، نه. باید برویم سراغ تعلم. اگر فحص کردیم
تعلم کردیم به نتیجهای نرسیدیم آن وقت باید برویم سراغ این برائت و حلیت و اینها.

اما اطلاق ادله اصول در «شبهات موضوعیه» دلیل بر تقیید نداریم و اطلاق به قوت خودش باق مماند و این دلیل، دلیل تام و
محم است و باز باید اضافه بنیم که اصول عقلیه، نمشود بوییم دلیلش اطلاق دارد. اما اصول شرعیه متوان گفت که

دلیلش اطلاق دارد. به عبارت دیر ادعای اطلاق در چه اصول درست است؟

«اصول شرعیه» همین که مرحوم والد ما بر حسب آنچه که در کتاب تفصیل الشریعه آمده که اگر ما دلیلمان اصول شرعیه
شد، اینجا تفحص لازم نیست چون مجال برای اطلاق در ادله لفظ معنا دارد. بوییم دلیل «کل شء ل حلال» مطلق است

دلیل «کل شء ل طاهر» مطلق است دلیل «رفع ما لا یعلمون» مطلق است چون عرض کردیم فرودگاه اطلاق و مورد اطلاق،
الفاظ است. اصلا شما وقت مخواهید بویید که مطلق و مقید، مگویید «هذا اللام، هذا اللفظ، مطلق أو مقیدٌ» این ی نته

مهم است، جاهای دیر فقه و اصول هم بدرد مخورد. اطلاق و تقیید جایاه دیرش الفاظ است.

اما اگر «اصول عقلیه» شد تفحص لازم است. زیرا نمشود گفت دلیل عقل مطلق است، مثلا قاعده قبح عقاب بلابیان، قبح
و مجال گویند باید قدر متیقنگیری کرد. در ادله لفظیه جایشود گفت مطلق است و لذا در ادله عقلیه معقاب بلابیان که نم

برای قدر متقینگیری نیست باید به اطلاق تمس کنیم اما در ادله عقلیه مرویم سراغ قدر متقینگیری.

حالا ادله لفظیه ادله نقلیهاش اطلاق دارد و اطلاقش مگوید در شبهات موضوعیه فحص لازم نیست.



مناقشه بر دلیل دوم از منظر محقق حائری(ره) و من تبع: ادله لفظیه اصول عملیه از مواردی که علم در
دسترس است انصراف دارد؛

حالا اینجا ی نتهای وجود دارد که این را به عنوان دلیل قول مقابل مطرح مکنیم و آن نته این است: مگویند که این ادله
و عدم العلم، از مواردی که انسان با أدن گوید اگر علم نداری این شکردی یا «رفع ما لا یعلمون» م گوید اگر شما شم

تأمل، شش برطرف مشود. انصراف دارد. ش مکنم که این خون است یا رن است خوب اگر ی مقدار دقت کنم
م‌توانم بفهمم. اینجا که عرف نمگوید که «کل شء ل طاهر» اینجا مآید، یعن اینجا ش استقرار ندارد. ادعا شده که

قبول داریم ادله اصول شرعیه، اطلاق دارد اما از مواردی که با أدن تأمل، ش برطرف مشود انصراف دارد.

یا تعبیر دیری وجود دارد و آن این است که این تعبیر در کلمات مرحوم محقق حائری مؤسس(رضوان اله تعال علیه) آمده،
جیبه»، علم در جیبش است، خارج است. جای این ادله از مواردی که علم در دسترس انسان است یا به قول ایشان «العلم ف

که علم در دسترس انسان است، در جیب انسان است، آدم به راحت متواند علم پیدا بند، اینجا دیر «رفع ما لا یعلمون» معنا
ندارد. «رفع ما لا یعلمون» یا «کل شء ل حلال» لفظ ش، لفظ عدم العلم در مواردی است که علم به راحت نیست. الان

ش دارم فجر شده یا نه، چشمم را باز مکنم فجر شده؟ نمتوانم چشمم را ببندم، بویم اینجا ش دارم فجر شده یا نه! هنوز
بخورم، امساک ننم.

ی از علمای قم بود البته مزاح مکرد و خیل شوخ طبع بود مگفت: آیه مفرماید: «و أتموا الصیام إل اللّیل» نزدی نیم
ساعت به غروب مشد، این پرده حجره را مکشید مگفت الان هم لیل هست دیر، تاری شد دیر. حالا مخواهم عرض کنم
که جای که انسان متواند با ناه کردن ببیند فجر شده یا نه، در حیاط نشسته دارد سحری هم مخورد براحت هم متواند فجر

را ببیند، بوییم اینجا چشمش را بسته بوید من ش دارم هنوز بخورم ی مقدار ادامه بدهم. این آقایان مثل مرحوم آقای
حائری(ره) و بعض از افرادی که از آنها تبعیت کردند ادعا دارند که این ادله برائت، ادله اصول عملیه از چنین مواردی انصراف

دارد.

تبیین نظریه تفصیل محقق خوی(ره) بین امور مهمه و غیر مهمه؛

ممن است در ذهن کس بیاید، شاید در بعض تعابیر هم باشد حالا این را که فرمودید ممن است بویند شبهات موضوعیهای
که خیل اهمیت ندارد مثل طهارت و نجاست. این فحص در آن لازم نیست اما در دماء و فروج و اینها. روایت داریم بر طبقش

هم فتوا دادند کس که مخواهد با زن ازدواج کند، لازم نیست که از او بپرسید که «أنت خلیة أم لا؟» حت من البته این را ندیدم
مرحوم خوئ(ره) مفرمایند. حت نه شده از سؤال کردن. خوب مسئله ازدواج مر از امور مهمه نیست مسئله فروج است

دیر.

مناقشه بر نظر محقق خوی(ره) از منظر مختار؛

این را ما باید ببینیم ادله چه مگوید فقیه تابع دلیل است. دلیل مخواهیم ببینیم چه مگوید. این مهمه و غیر مهمه را بعداً ماها
آمدیم درست کردیم، دلیل مگوید خبر واحد حجیت دارد چه امور مهمه، چه امور غیر مهمه، حالا بعداً ما آمدیم اضافه کردیم

نه، در امور مهمه خبر واحد حجیت ندارد. اگر بوییم خبر واحد در امور مهمه حجیت ندارد باید سه چهارم فقه را ببوسیم
بذاریم کنار. کجایش غیر مهم است؟ اکثرش غیر مهم است؟ اکثرش خبر واحد است. حدود و دیات و قصاص اکثرش غیر مهم

است. خود همین زکات و خمس و حج، مر حج از امور غیر مهمه است شما بسیاری از فروع حج را خبر واحد درست
ة أم لا؟» روایت دارد، عمل هم شده. حتندارد که مرد سؤال کند «أنت خلی گوید. لزومکنید. لذا باید ببینید دلیل چه مم



مرحوم آقای خوئ(ره) در همین بحث اینجا، دارد که نه شده از سؤال کردن و اینها.

تبیین دو نظر متفاوت امام خمین(ره) در فقه و اصول؛

امام خمین(قدس سره) البته این در ذهنم مآید نشد من باز به اصول ایشان مراجعه کنم، ایشان در اصول، اینه مگویند
فحص در شبهات موضوعیه لازم نیست، مفرمایند خیل اساس ندارد. اما در فقه قبول مکنند این را و حت در کتاب الطهاره،

جلد 3، صفحه 50، این مسئله را مطرح مکنند. «نعم لم یتوقّف ف جریانها ف الموارد الّت تُرفع الشّبهه، بأدن شء کالنّظر»،
مثل اینه آدم چشم باز کند فجر را ببیند. «بدعوی انصراف ادلّة الأصول عن المشوک الّذی یزول الشّ عنه بأدن اختبارٍ»

همین توضیح که الان عرض کردم. بعد مفرمایند «لن الأقوی، خلاف ظاهر». اقوی این است که این اطلاق به قوت خودش
باق است.

تایید نظر نهای امام خمین(ره) در فقه و مناقشه بر دلیل قائلین به انصراف از منظر مختار؛

همین که ایشان این را فرمودند، انصراف منشأ مخواهد. بله ی ش است که آدم از ی نفر که کنارش هست مپرسد، شما
بروید در باب طهارت و نجاست، مرویم ی خانهای، صاحب خانه مداند که این پاک است یا نجس، ی سؤال کوچ آدم

بند جواب مدهد. این هم خیل مئونه ندارد، خفیف المئونه است. مخواهم بویم که این مطلب که اینجا بعض از آقایان
فرمودند که بعض از موارد چشم باز کن، اگر ش صدق بند، بله ی کس اصلا ش بر او صدق نمکند شاک نیست. این
چشمش باز است بوید من حالا دقت ننم بخواهم خودم را شاک قرار بدهم، این معنا ندارد. اما کس در اتاقش هست از اتاقش

بیاید در حیاط، فجر را مبیند.

در اتاق «مادام کونه شاکاً» این قاعده برایش جاری است. اینه ی ش به أدن تأمل زائل بشود و ی ش ی مقداری
استقرار داشته باشد، این در ادله که نیست، اطلاق ادله مگوید شاک، همه اینها را شامل مشود منشأی برای انصراف نداریم.

انصراف نیازمند به منشأ است. منشأ انصراف باید کثرة الإستعمال باشد. اینجا چنین انصراف و منشأی برای انصراف وجود
ندارد.

بررس قید محقق نایین(ره) بر عدم وجوب فحص در شبهات موضوعیه ضمن دو مطلب؛

الشبهات الموضوعیة، إنّما هو ف فرماید که در فوائد الاصول، جلد 4، ص302، «إنّ عدم وجوب الفحص فم مرحوم نائین
مثله یجب النظر و لا یجوز الإقتحام ف ازید من النظر، فإنّ ف ن مقدمات العلم حاصلة، بحیث لا یحتاج حصوله إلما إذا لم ت
الشبهات مطلقا إلا بعد النظر ف المقدمات لعدم صدق الفحص عل مجرد النظر». دوتا مطلب در این عبارت مرحوم نائین(ره)

است.

مطلب اول: مفرمایند آنجای که مقدمات علم حاصل است به طوری که فقط انسان باید چشمش را باز کند ی نظر کند.
مفرماید در چنین موردی باید نظر بند.

مطلب دوم: بعد مفرماید در چنین مواردی اگر چشم را باز کرد اصلا دیر فحص برایش صدق نمکند. شما فقط در حیاط
چشمتان را باز کنید فجر را ببینید. عرف نمگوید شما فحص کردی.



مرحوم نائین(ره) بحث انصراف را مطرح نرده، بله مرحوم نائین(ره) از راه صدق فحص و عدم صدق فحص وارد شده.
خوب این را توضیح بدهم که مخلوط نشود. ما گفتیم دلیل دوم بر عدم وجوب فحص در شبهات موضوعیه چیست؟ اطلاق ادله

که گفته شده مسئله انصراف است، انصراف را گفتیم وجه نقلیه است، ادله لفظیه. بعد در مقابل این اطلاق، اولین مطلب
ندارد. این انصراف که بیاید اطلاق را از بین ببرد ما نداریم.

سپس مرحوم نائین(ره) مگوید که این ادله لفظیه، یعن ایشان به صورت کل مگوید که این عدم وجوب فحص در شبهات
موضوعیه در جای است که مقدمات علم حاصل نباشد اما آنجای که مقدمات علم حاصل است همه چیز موجود است من فقط

باید چشمم را باز کنم ببینم این خون است یا نه، اینجا مفرماید صدق فحص نمکند با ی نظر، «لم یصدق علیه الفحص»
صدق فحص نمکند. این فرمایش نائین(ره) است.

مناقشه بر نظر محقق نایین از منظر امام خمین و محقق لنران(ره): اطلاق ادله لفظیه بر صدق فحص
حومت دارد؛

اینجا ی جواب را در کلمات امام خمین(ره) هست در کلمات مرحوم والد ما هم این جواب آمده، ایشان مفرمایند جناب
نائین(ره) اگر دلیل بر عدم وجوب فحص «اجماع» باشد این حرف شما حرف خوب است شما متوانید بویید قدر متیقن از

اجماع، آنجای است که مقدمات علم حاصل نباشد. در دلیل لب ما باید قدر متیقنگیری کنیم.

اما اگر دلیل بر عدم وجوب فحص «اطلاق ادله لفظیه» باشد، دیر ما نباید بوییم آیا صدق فحص مکند یا نه؟ برای اینه در
ادله لفظیه ما اصلا عنوان فحص نداریم بله در ادله لفظ عنوان ش داریم. عنوان عدم العلم داریم یا قدر جامع بین اینها،

مگوییم احام ظاهریه، موضوعش چیست؟ جهل به حم واقع است. آیا این کس که الان در اتاق نشسته نمداند بیرون برود
متواند بفهمد فجر شده یا نه، اما تا مادام که در اتاق نشسته، صدق جاهل بر این نمکند؟ جاهل است.

پس ما اگر در ادله لفظیه، لفظ فحص را داشتیم، مگفتیم کجا فحص صدق مکند کجا صدق نمکند، آنجا که مقدمات علم
حاصل است، فقط انسان باید چشمش را باز کند، این فحص نیست، فحص این است که آدم ی بررس بند؛ اما آنجای که

مقدمات علم حاصل نیست باید آدم این طرف را و آن طرف را ببیند، این درست مشود ول در ادله لفظیه ما عنوان فحص را
نداریم، فقط عنوان جهل، ش، عدم العلم را داریم و اینها اطلاق دارد.

پذیرش مناقشه امام خمین(ره) و محقق لنران(ره) از منظرمختار؛

پس این اطلاق، محم است و حق با آقایان است یعن واقعاً ی از ادله مهم بر عدم وجوب فحص در شبهات موضوعیه، همین
اطلاق ادله لفظیه است. پس تا اینجا ما اجماع را قبول نردیم اما اطلاق ادله لفظیه را پذیرفتیم. اطلاق لفظ همین است. متفاهم

عرف یعن چه؟ من آن روز مثال برای شما زدم، این آیه شریفه «تل الدّار الآخرة نجعلها للذین لا یریدون علواً ف الأرض و لا
فسادا» شما این را به عرف بدهید، عرف مگوید علو یعن ی کس اگر فرض کنید ی منزل خیل عجیب داشته باشد بخواهد
با این منزلش اظهار علو بند بر آن کس که این منزل را ندارد یا ی لباس خیل جالب داشته باشد بخواهد اظهار علو بند یا

ی مقام داشته باشد بخواهد اظهار علو بند، عرف این را مفهمد.

اما در تاریخ وارد شده امیرالمؤمنین(علیه السلام) فرمود: این علو حت به اینه انسان نسبت به بند کفش خودش، بوید بند
کفش من از بند کفش شما بهتر است. به عرف بویید، عرف ک قبول مکند این را؟ لذا ی از چیزهای که در اجتهاد مهم
است این است که ما اطلاق برایمان محم است شما الان در زمان خودمان بوییم «أحل اله البیع» بیع الترونی را هم



مگیرد، عرف چه مفهمد این را؟ عرف مگوید بیع که خودمان داریم انجام مدهیم. در حال که بیع یعن «ما یصدق علیه
البیع». پس اینجا این اطلاق ادله لفظیه، محم است.

جلسه آت بررس دلیل سوم و ادله قائلین به وجوب فحص در شبهات موضوعیه؛

حالا ی دلیل سوم برای قول اول وجود دارد باید بوییم و آن «صحیحه ثانیه زراره» است این را مگوییم بعد مرویم سراغ
قائلین به وجوب، ظاهراً آنجا هم سه دلیل ما پیدا کردیم برای کسان که عس این نظریه را دارند، مگویند در شبهات موضوعیه

هم فحص واجب هست «إلا ما خرج بالدّلیل».

لزوم کسب معرفت امام عل(عليه السلام) در ایام و لیال پر برکت قدر

إن شاء اله امشب که شب 21 ماه مبارک رمضان است و شب شهادت مول المتقین امیرالمؤمنین عل بن ابیطالب(علیه
أفضل صلوات المصلّین) هست و واقعاً ی از چیزهای که ما در لیال قدر باید از خدای تبارک و تعال مسئلت کنیم معرفت

امیرالمؤمنین است. یعن واقعاً امیرالمؤمنین را هنوز م‌توانیم بوییم شیعه نشناخته است. غیر شیعه که هیچ، شیعه که این همه
با کلمات امیرالمؤمنین، با فرمایشات حضرت، اینهمه آیات قرآن که مربوط به حضرت هست اصل حقیقت امامت، واقعاً شیعه

نشناخته است.

من این جمله را عرض بنم داشتم امروز راجع به امیرالمؤمنین(عليه السلام) فر مکردم اینه داریم «عل مع القرآن و القرآن
مع عل» این معنایش چیست؟ حالا تعبیر مکنیم به اینه قرآن ناطق، قرآن صامت، اما ی جهتش هم این است. همانطوری که
در این کتاب، «علم ما مض علم ما یات» است امیرالمؤمنین هم مصداق برای همین بوده است. او منبع برای «علم ما مض و

علم ما یات» بوده. اصلا این ی چیز اعجازی است این خودش ی جنبه اعجاز است.

ی وقت گفتند ی (جرج جرداق ظاهراً) تعبیر کرده که امیرالمؤمنین معجزه پیامبر اکرم(ص) هست. باید گفت
امیرالمؤمنین(عليه السلام) معجزه خود خداست. واقعاً معجزه خداست همانطوری که قرآن معجزه خدای تبارک و تعال است.
امیرالمؤمنین «علم ما کان، علم ما مض و ما یات» را دارد و اظهار هم کرده. در میان خلفا و کسان که ادعای خلافت کردند
کدامشان اصلا قدرت داشتند چنین چیزی را ادعا کنند؟ بنابراین، ما باید در این لیال قدر از خدای تبارک و تعال مسئلت کنیم

معرفت امیرالمؤمنین را، یعن واقعاً اصرار بنیم که این شناخت امیرالمؤمنین را خداوند نصیب همه ما بفرماید. ان شاء اله
روز پنجشنبه اگر زنده بودیم دنباله درس را خواهیم داشت.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


