
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۷ آبان ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 19 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ملاحظه فرموديد هر سه راه كه مرحوم آخوند قدس سره در جمع بين حم واقع و ظاهرى بيان فرمودند، مورد مناقشه و
اشال بود. ايشان بعد از بيان اين سه راه مفرمايند: مرحوم شيخ انصاري دو راه در رسائل بيان كردند، که هر دو راه را ذكر و

مورد اشال قرار م‌دهند. اما در اينه آيا مرحوم شيخ اين مطلب را در رسائل بيان كرده يا نه؟ تأمل است که وجهش را بيان
م‌كنيم. در حقيقت اين نسبت است كه به مرحوم شيخ داده شده است.

راه اول مرحوم شيخ انصاري

ي از آن دو راه اين است كه براى جمع بين حم واقع و ظاهرى بوييم حم واقع عنوان انشائ دارد و در مرحله انشاء
است، اما حم ظاهرى در مرحله فعليت است. در نتيجه، اشال حل م‌شود. چرا که اشال ـ يعن جمع متماثلين يا متضادين ـ

در فرض است كه هر دو فعل باشند؛ اما اگر گفتيم حم واقع انشائ و حم ظاهرى فعل است، اشال حل م‌شود.

اشال اول مرحوم آخوند بر اين راه حل

مرحوم آخوند در كفايه بر اين جمع دو اشال م‌كند؛ اشال اول اين است كه اگر حم واقع در مرحله انشاء است، امتثال ما
قامت عليه الامارة نبايد لازم باشد. اماره قائم شده است براى اينه ما را به واقع برساند؛  اگر فرض كرديم كه واقع در مرحله

انشاء است، در مرحله فعليت نيست؛ دير لزوم ندارد که بر طبق اماره عمل کنيم؛ براى اينه حم انشائ لزوم امتثال ندارد.

در بحث قطع ذكر كرديم و بزرگان هم فرمودند كه قطع به حم فعل، منجزيت دارد؛ اما قطع به حم انشائ، اثرى ندارد؛ دير
حجيت، منجزيت و معذريت بر آن بار نم‌شود. در نتيجه، اگر بوييم در واقع حم انشائ است، اماره هم بخواهد ما را به واقع

برساند، پس لزوم امتثال اماره دير وجه ندارد.

اين اشال اول مرحوم آخوند. مرحوم آخوند مفرمايد اگر کس از اين اشال جواب بدهد که واقع در مرحله انشاء است تا قبل
از قيام اماره، اما بعد از آن كه اماره آمد، واقع از مرحله انشاء تبدل به مرحله فعليت پيدا م‌كند؛ وقت تبدل پيدا كرد، لزوم

امتثال دارد. اگر حم واقع حت بعد از قيام اماره در مرحله انشاء باق بماند، اشال وارد است كه لزوم امتثال ندارد؛ اما اگر
گفتيم بعد قيام الاماره حم انشائ به مرحله فعليت م‌رسد، دير اين اشال وارد نخواهد بود.

مرحوم آخوند مفرمايد: ما در جواب او خواهيم گفت: ـ(عبارت مرحوم آخوند در اينجا دارند كه شايد از مشلترين عبارت‌هاى

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم آخوند در كفايه است؛ دقت بفرماييد كه ايشان چطور جواب مد‌هند)ـ شما م‌گوييد حم واقع درصورت كه اماره بر
«م الانشائالح دارد و آن، «قيام الامارة عل شود؛ نتيجه اين است كه فعليت موضوعم قائم شود، فعل م انشائآن ح

است. حال، بايد بررس كنيم ببينيم آيا از اين موضوع متوانيم به اين نتيجه برسيم يا نه؟

ايشان م‌فرمايند: ما از اين موضوع، نه وجداناًو نه تعبداً، نمتوانيم به اين نتيجه برسيم؛ در مورد اين که وجداناً نمتوانيم
برسيم، براي اين که روشن است ما علم به مطابقت اماره با واقع نداريم؛ اگر علم داشتيم به اينه اماره با واقع مطابق است،

م‌گفتيم حالا كه اماره آمد، آن واقع انشائ به فعل تبديل مشود؛ اما چنين علم را نداريم.

اما تعبداً، ما هستيم و دليل حجيت اماره، دير از جيب خودمان كه نم‌توانيم چيزى را اضافه كنيم! يك واقع داريم که حم
انشائ است، يك خبر واحد هم داريم که مگويد نماز جمعه واجب است، ما در مقام تعبد فقط يك دليل داريم كه آمده اين خبر

واحد را حجت قرار داده است، و اين دليل كه خبر واحد را حجت قرار داده، آن حم انشائ را تعبداً فعل نم‌كند؛ دليل
حجيت م‌گويد مؤداى خبر واحد را بمنزلة الواقع قرار بده تعبداً؛ اگر واقع حم انشائ است، دليل حجيت م‌آيد براى ما يك

حم انشائ تعبدى درست م‌كند، و زائد بر اين دير زورى ندارد.

پس، خلاصه جواب مرحوم آخوند اين شد که كلام شماي مستشل را تحليل م‌كنيم، م‌گوييم شما نتيجه‌اى م‌خواهيد بيريد
که عبارت از فعليت است؛ اشال از اينجا آمد كه مرحوم آخوند گفت اگر ما اين جمع را قبول كنيم، حم واقع انشائ است و
دير اماره لزوم امتثال ندارد؛ مستشل م‌گويد نه، ما كارى م‌كنيم که حم واقع فعل شود؛ براى فعليت دو چيز را كنار هم

م‌گذاريم ي حم انشائ و ديري اماره، م‌گوييم اماره که بعداً قائم مشود، آن حم انشائ را فعل م‌كند.

آخوند هم م‌فرمايند: ما همين را خوب دقت كنيم، چطور م‌تواند حم انشائ را فعل كند؟ اگر حقيقتاً حم انشائ بخواهد
فعل شود، بايد حتماً اماره با واقع مطابقت داشته باشد؛ و چون ما علم به مطابقت نداريم، پس حقيقتاً و وجداناً اين مطلب کنار

مرود؛ و اگر تعبداً است، يعن آن دليل كه آمده خبر واحد را حجت قرار داده، م‌گويد آن حم انشائ تعبداً فعل شود،
م‌گوييم ما باشيم و اين دليل حجيت، چنين معناي را ندارد؛ دليل حجيت مگويد به خبر واحد عمل كنيد؛ نهايتش اين است كه
اين خبر واحد را نازل منزله واقع م‌كند. اگر ما فرض كرديم که واقع، عبارت از انشائ است، يك حم انشائ تعبدى براى ما

درست م‌كند.

توضيح عبارت کفايه

عرض كردم عبارت مرحوم آخوند در اينجا نياز به دقت دارد و از مواردي است که محشين كفايه آن را مختلف معنا كرده‌اند.
عبارت مرحوم آخوند اين است: «فإنه يقال: لا ياد يحرز بسبب قيام الامارة المعتبرة عل حم إنشائ لا حقيقة ولا تعبدا، إلا
حم إنشائ تعبدا، لا حم إنشائ أدت إليه الامارة ، أما حقيقة فواضح ، وأما تعبدا فلان قصارى ما هو قضية حجية الامارة

كون مؤداها هو الواقع تعبدا ، لا الواقع الذي أدت إليه الامارة ، فافهم . اللهم إلا أن يقال : إن الدليل عل تنزيل المؤدى منزلة
الواقع ‐ الذي صار مؤدى لها ‐ هو دليل الحجية بدلالة الاقتضاء ، لنه لا ياد يتم إلا إذا لم ين للاحام بمرتبتها الانشائية أثر

«ن لتلك الدلالة مجال ، كما لا يخفأصلا ، وإلا لم ت

ايشان مفرمايد: به سبب قيام اماره آن حم انشائ احراز نم‌شود، نه حقيقتاً و نه تعبداً، مر ي حم انشائ تعبدي؛ يعن به
سبب قيام اماره يك حم انشائ تعبدى براى ما ثابت است و غير از اين هم چيز ديرى ثابت نيست. لا حم انشائ ادت اليه

الامارة حت هنام که اماره آمده، نم‌توانيم بوييم اين اماره م‌آيد اثبات م‌كند آن حم انشائ كه اماره ما را به آن رسانده



است.

أما حقيقتاً فواضح چون گفتيم كه بايد علم به مصادفت اماره با واقع داشته باشيم و در اينجا علم نداريم. مرحوم آقاى حيم در
حقايق الاصول معناى ديرى بيان كرده‌اند، که مراجعه کنيد؛ و اما تعبداً فلان قصارى ما هو قضية حجية الامارة كون مؤداها
كند، نه آن واقع‌آيد همان واقع را براى ما تعبداً ثابت م‌توانيم برسيم، چون دليل حجيت اماره م‌هو الواقع تعبداً اما تعبداً نم

كه اماره مصادف با آن در آمده و بر آن دلالت م‌كند. بعد يك اللهم الا ان يقال دارد كه خودتان مراجعه كنيد.

اشال دوم مرحوم آخوند بر اين راه حل

اما اشال دوم، مرحوم آخوند م‌فرمايند: شما در اينجا م‌گوييد آن احام واقع انشائ است، ول بالاخره احتمال اين كه آن
حم واقع فعل باشد نيز داده م‌شود؛ سپس م‌فرمايند همانطور كه در صورت كه علم به دو حم فعل داريم، اجتماع

متماثلثين يا اجتماع متضادين است، در مورد احتمال دو حم فعل هم همين معذور وجود دارد.

يعن اگر احتمال دهيم شارع در واقع يك حم فعل دارد و در ظاهر هم يك حم فعل مثل آن يا مناقض با آن دارد، اينجا اجتماع
متماثلين يا متضادين مشود و محال است. اين هم اشال دوم است كه مرحوم آخوند دارد.

تحقيق مسأله از نظر استاد محترم

اما وقت به رسائل مرحوم شيخ مراجعه م‌كنيم، ـ (آقايان حتماً امشب هم به رسائل و هم به کفايه مراجعه كنيد)ـ اساساً چنين
راه را ايشان در رسائل نفرموده است؛ مرحوم شيخ در رسائل تصريح م‌كنند در جاي كه يك اماره‌اى قائم م‌شود، م‌گويد
احام واقعيه، احام فعليه است؛ اگر اماره مطابق با آن در آمد، منجز است و اگر مخالف در آمد، معذّر است؛ اما هيچ كجا

نداريم كه مرحوم شيخ فرموده باشد احام واقعيه، احام انشائيه است.

البته مرحوم شيخ در چند جا به مسئله جمع بين حم واقع و ظاهرى اشاره م‌كنند، اما در اين قسمت ـ يعن بحث امارات ـ
چنين راه را بيان نمکنند. مرحوم شيخ عبارت دارد و م‌فرمايند الحم المتعلق بالعباد الذى تح عنه الامارة و يتعلق به

العلم لا الظن و قد امر السفرا بتبليغه حم كه متعلق به عباد است و اماره از آن حايت م‌كند و علم به آن تعلق پيدا م‌كند و
پيامبران هم مأمور به تبليغ همان حم شدند، چطور م‌شود حم انشائ باشد، به مرحله فعليت نرسيده باشد و پيامبران مأمور

به تبليغ آن شده باشند؟

پس، معلوم م‌شود اين احام، احام فعليه است؛ و ان لم يلزم امتثاله فعلا ف حق من قامت عنده امارة عل خلافه ولو اينه
امتثالش فعلا در حق كس كه اماره بر خلاف قائم شده، لازم نيست؛ الا انه يف ف كونه الحم الواقع انه لا يعذر فيه اذا كان
عالماً م‌فرمايد اين حم واقع طورى است كه اگر كس عالم به آن باشد و مخالفت كند، معذور نيست؛ و اگر كس جاهل به

آن باشد و جاهل مقصر باشد، او نيز معذور نيست؛ أو جاهلا مقصراً بعد م‌فرمايد و الرخصة ف تركه عقلا كما ف الجاهل
القاصر جاهل قاصر اگر مخالفت با اين حم واقع كند، عقل به او رخصت در ترك م‌دهد؛ يا كس كه اماره بر خلاف در نزد

او قائم شود، او نيز رخصت شرع در ترك دارد.

فلعيت قائل است؛ و الا اگر انشائ م واقعبينيم که مرحوم شيخ انصارى براى حکنيم، مکه به رسائل مراجعه م امپس، هن



محض باشد، عالم به آن هم اگر مخالفت كند، معذور است و اشال ندارد؛ در حال كه ايشان م‌فرمايد عالم در مخالفت با اين
حم معذور نيست و حت جاهل مقصر نيز معذور نيست. بنابراين، مرحوم شيخ احام واقعيه را فعل م‌داند.

ممن است بوئيد بالاخره مرحوم شيخ در جمع بين حم واقع و ظاهرى چه م‌كند؟ ما باشيم و اين عبارات مرحوم شيخ،
ايشان نيز قائل است كه در احام ظاهريه ما يك حم شرع نداريم و حت تصريح م‌كند «و اما ف المورد الامارات فليس هنا

جعل للحم الشرع يعن شارع در مورد امارات نيامده يك حم شرع جعل كند سواى وافق الواقع او خالف و انما تتضمن
الاماره وجوب العمل عليها م‌فرمايد اماره اين است كه شما بر طبقش بايد عمل كنيد، يا موافق با واقع در م‌آيد و يا مخالف؛

لذا، اين بيان ايشان نزدي م‌شود به راه اول از سه راه که مرحوم آخوند بيان کردندکه مرحوم آخوند بيان کردند.

نتيجه اين شد که اين نستب كه به مرحوم شيخ داده شده است، درست نيست. ببينيد در ميان اصوليين آيا كس اين نظريه را
دارد كه در جمع بين حم واقع و ظاهرى، بويد حم واقع انشائ است و حم ظاهرى فعل است؟ نظريه مبارك امام

(رض) را طبق آنچه كه در كتاب معتمد الاصول در صفحه 424 از جلد اول آمده است، ببينيد؛ ان شاء اله فردا عرض م‌كنيم.


