
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۰ آبان ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 14 

بسم اله الرحمن الرحيم

راه دوم مرحوم آخوند خراسان

 راه اول مرحوم آخوند در جمع بين حم واقع و ظاهري و اشالات آن را بيان کرديم؛ راه دوم که در کفايه آمده اين بود که
بوئيم حم ظاهري ي حم طريق است و در اين حم طريق ملاک و مصلحت در خود طريق است، اما حم واقع غير

طريق است و ملاک و مصلحت در متعلق است؛ با اين بيان، ما تناف و اجتماع ضدين و اجتماع مثلين را حل مکنيم؛ اجتماع
ضدين در جاي است که ملاک در متعلق باشد، اگر دو ملاک در دو متعلق باشد اينجا اجتماع ضدين پيش مآيد، اگر بوئيم هم

نماز ظهر ملاک دارد و هم نماز جمعه ملاک دارد وقت در متعلقها ملاک باشد، اجتماع ضدين مشود؛ اما اگر گفته شود که
ملاک اصل فقط در متعلق حم واقع است، اگر مثلا در واقع، نماز ظهر واجب است، بوئيم ملاک در همان نماز ظهر است،

اما روايت که مگويد نماز جمعه واجب است، دير در خود اين فعل ملاک نيست ؛ بله ملاك در همين اذن به عمل به اماره
است؛ در همين طريق است كه مولا قرار داده است؛ كه اينجا كلام مرحوم آخوند مقدارى هم نزديك م‌شود به آنچه كه مرحوم

شيخ بعنوان مصلحت سلوكيه بيان فرمودند؛ هرچند که ايشان تعبير به سلوك نرده است؛ اما م‌فرمايد ملاك در خود همين
طريق و در اذن به اين طريق است. البته ايشان در كفايه عبارات مختلف در اين راه بيان كرده كه منشأ براى احتمالات مختلف

در تفسير كلام مرحوم آخوند است. اين خلاصه راه دوم بود.

اشالات راه دوم مرحوم آخوند

بر اين راه هم اشالات متعددى وارد است. اولين و روشن‌ترين اشال اين است كه اگر اين اماره‌اى كه بر وجوب نماز جمعه
قائم میشود، شما م‌فرماييد در خود طريق ملاك است و در متعلق ملاك نيست، پس چه لزوم دارد كه اين متعلق را اصلا اتيان

كنيم؟ عقل ما را الزام م‌كند به اتيان در جاي كه م‌دانيم در متعلق حم ملاك هست؛ اما اگر فرض اين باشد كه در تمام
امارات، در متعلق ملاك نيست، و بله ملاك فقط در طريق بودن است، چه لزوم دارد که ما مثلا نماز جمعه را اتيان كنيم؟ اين
اشال در اينجا وارد شده است و بر حسب ظاهر، بر عبارت مرحوم آخوند هم اين اشال وارد است؛ مر اينه كس در دفاع
از مرحوم آخوند بويد: فقط در اذن شارع ملاك نيست، در نفس طريق بودن ملاك است و طريق بودن هم به اين است كه فعل

انجام شود؛ به عبارت دير، بوييم طريق بودن وقت است كه به اماره عمل شود. و با اين بيان م‌شود تقريباً از اشال اول
جواب داد. اين اشال در كلمات مرحوم شهيد صدر نيز ذكر شده است.

اشال دوم اين است كه مرحوم آخوند بصورت مطلق در اين راه م‌فرمايد هيچ اراده و كراهت نيست مر نسبت به متعلق حم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


واقع؛ مفرمايند: لا ارادة و لا كراهة اصلا الا بالنسبة ال متعلق الحم الواقع؛ اين حرف اشال دارد؛ و آن اين که: در
احام ظاهريه، چون حم ظاهرى بعنوان مقدمه و طريق براى رسيدن به حم واقع است، نم‌شود متعلق اراده نباشد. اگر

بفرماييد شارع فقط نسبت به حم و اقع اراده دارد، و نسبت به اماره ـ مثلا نماز جمعه ـ اصلا ارادهاي ندارد، در اين صورت،
چطور م‌تواند طريق براى رسيدن به واقع باشد؟ مخصوصاً در مواردى كه اماره مطابق با واقع در م‌آيد؛ آنجا هيچ مفرى

نداريم جز اينه بوييم حم ظاهرى مقدمه و طريق براى رسيدن به واقع است؛ و اگر مقدمه شد، متعلق اراده است؛ تمام احام
مقدم متعلق اراده است؛ منتها ارادهاي كه به آنها تعلق پيدا م‌كند، اراده غيرى است و اراده ذات نيست.

ال مهم در كلمات مرحوم محقق اصفهانذريم، اشال كه باز اين دو اش :(الات مرحوم محقق اصفهاناش)ال سوماش
اعل اله مقامه الشريف در صفحه 138 از جلد 3 نهاية الدراية آمده است؛ مرحوم محقق اصفهان چند اشال بر مرحوم آخوند

دارند؛ اولين اشال ايشان اين است كه شما در اين راه فرموديد حجيت مستتبع حم تليف است؛ بفرماييد مراد از استتباع
چيست؟ اين كه م‌گوييد حجيت به دنبالش حم تليف م‌آيد، اين استتباع و دنباله داشتن معنايش چيست؟ آيا م‌خواهيد

ليفم تمستتبع و ظرف براى ح همان طور كه هر موضوع ليفيه به منزله موضوع است؛ يعنام توييد حجيت براى احب
است، مثلا صلاة موضوع و ظرف براى وجوب است، خمر موضوع و ظرف براى حرمت است؟ آيا م‌خواهيد بفرماييد حجيت

مثل مليت است كه وقت مليت محقق شد حرمت تصرف در مال غير به دنبال آن م‌آيد؛ و مثل موضوع هست براى حم؟

م‌فرمايند: معقول نيست كه يك اثر شرع و يك حم شرع تليف بر حجيت كه عبارت از حم وضع است، مترتب شود.
مرحوم اصفهان براى احام تليفيه يك تعبيرى دارند و م‌گويد حم تليف انشاء به داع جعل داع است؛ وقت مولا حم

م‌كند، يعن انشاء م‌كند به داع اين كه جعل كند داع در ذهن مخاطب را؛ م‌فرمايند در «أقيموا الصلاة» أقيموا م‌خواهد
براى مخاطب جعل انيزه كند كه نماز را بياورد؛ و مفرمايند اين در همه احام تليفيه موجود است؛ سپس م‌فرمايند: اگر

مولا اماره و خبر واحد را حجت كرد، با جعل حجيت دير در ذهن مخاطب جاي براى امتثال ايجاد شده است؛ حالا بوييم اين
حجيت يك حم تليف دير بنام «وجوب العمل للخبر الواحد» به دنبالش دارد، لغو است. وقت كه جعل داع شد، دير معنا
ندارد كه جعل داع دوم انجام شود. لذا، م‌فرمايند حجيت مثل مليت نيست؛ وقت گفتيم زيد با معامله نسبت به فلان مال
م «حرمة تصرف الغير فروى آن سوار شود و آن ح ليفم تيت موضوع براى اين است كه يك حكند، مل‌يت پيدا ممل
ماله» است؛ الان كه با اين معامله زيد مالك شد، م‌گوييم حرام است تصرف در اين مال مر با اذن زيد؛ در مليت، معقول
است كه يك حم تليف به دنبال آن بياوريم، اما در حجيت چونه م‌توانيم حم تليف بياوريم؟ و قت شارع خبر واحد را

حجت كرد، دير معنا ندارد و معقول نيست که بوييم به دنبال آن وجوب العمل بخبر الواحد هست. 

الاصول از مرحوم آخوند دفاع كرده و در مقابل مرحوم اصفهان از مرحوم آخوند: صاحب كتاب منتق دفاع صاحب منتق
گفته‌اند اگر مراد از استتباع، استتباع ثبوت باشد، حق با شماست، اما مراد آخوند استتباع در مقام اثبات است؛ يعن وقت شارع

خبر را حجت كرد، تا قبل ازحجيت اين خبر، نماز جمعه وجوب نداشت، و با اين دليل اثبات، وجوب نماز جمعه مآيد؛ در
نتيجه، وقت اين حجت شد، نماز جمعه وجوب پيدا م‌كند. بنابراين، مراد استتباع در مقام اثبات است. به عبارت خيل ساده‌تر،

آخوند م‌فرمايند شارع حجيت را جعل كرده و به دنبال اين حجيت، حم تليف م‌آيد؛ مرحوم اصفهان م‌فرمايند معقول
نيست حم تليف بر اين حجيت بار شود، چون، خود حجيت جعل داع م‌كند كه ملف عمل به اين خبر بند، لذا، اين که

بوييم بعد از اين حجيت، يك حم تليف دير بنام وجوب عمل به خبر واحد جعل مشود، لغو است؛ در دفاع از مرحوم
همان مضمون اماره، که مثلا يعن ليفم ته حوجوب العمل به خبر واحد نيست؛ بل ،ليفم تآخوند گفته شد: نه، مراد از ح

م‌گويد نماز جمعه واجب است. م‌گوييم اگر شارع اين حجيت را جعل نرده بود، اين وجوب براى نماز جمعه نبود؛ پس،

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


استتباع در مقام اثبات يعن حم تليف خيل ارتباط به حجيت هم ندارد، دليل آمده اين حم تليف را بر اين حم وضع بار
كرده است. 

نظر استاد محترم در مورد دفاع صاحب منتق: به نظر ما، اين دفاع از مرحوم آخوند دفاع درست نيست؛ براى اينه اينجا كلام
در استتباع در مقام ثبوت است و نه استتباع در مقام اثبات؛ م‌خواهيم ببينيم آيا براي خود حجيت در مقام واقع، در مقام ثبوت،

حم تليف بار م‌شود يا نه؟ پس، استتباع در مقام اثبات مراد نيست. احتمال دوم كه مرحوم اصفهان م‌دهد اين است كه
مراد از اين استتباع، انتزاع است؛ حجيت مستتبع حم تليف است، يعن حم تليف انتزاع م‌شود از حجيت؛ لن به نظر ما

كه مرحوم اصفهان ال اولس درست نيست. اين اششود و بر ع‌انتزاع م ليفم تحجيت از ح س قضيه است، يعنع
دارند. 

اشال دوم مرحوم محقق اصفهان: ـ (خوب به اين مطالب و نات دقيق توجه کنيد؛ که متوانستيم اين اشال مرحوم
اصفهان را بيان ننيم و رد بشويم، اما فهم عبارت كفايه ببينيد الان چه مقدار براى شما دقيقتر م‌شود) ـ اشال دوم اين است

که آيا حم تليف م‌شود از حم وضع انتزاع شود؟ مرحوم شيخ انصارى در باب احام وضعيه م‌فرمايد: تمام احام
وضعيه از احام تليفيه انتزاع م‌شود؛ ما هيچ حم وضع نداريم الا اينه از حم تليف انتزاع م‌شود؛ مرحوم اصفهان هم
تقريباً همين را م‌خواهند تثبيت كنند و بويند عس اين نم‌شود؛ يعن نم‌توانيم جاي بياوريم كه يك حم تليف از يك حم

وضع انتزاع شود و اين بحث براى بحث احام وضعيه خيل مفيد است. 

اشال سوم مرحوم محقق اصفهان: اشال دير مرحوم اصفهان اين است كه م‌فرمايند: جناب آخوند شما كه م‌فرماييد
حم ظاهرى عنوان طريق دارد، اين معنايش چيست؟ دو معنا و دو احتمال مرحوم اصفهان در اينجا دارند؛ يك احتمال را که

م‌فرمايد اصلا معقول نيست؛ و در مورد احتمال دير مگويد معقول است اما مطابق با ظاهر عبارت كفايه نيست. اما احتمال
اول م‌فرمايند: شما كه م‌فرماييد حم ظاهرى طريق است، منظور اين باشد که شارع اين حم ظاهرى را به داع تنجيز و

تنجز انشاء كرده است؛ بيانش اين م‌شود که گويا مرحوم آخوند م‌خواهند بفرمايند حم ظاهرى طريق است، حم واقع غير
طريق است؛ حم واقع انشاء به داع البعث است؛ يعن مولا وقت در واقع نوشته نماز ظهر واجب است، انشاء كرده وجوب
صلاة ظهر را به داع اينه ملف را تحريك به نماز ظهر كند؛ اما حم ظاهرى اينطور نيست؛ م‌گوييم مولا حم ظاهري را به

چه ملاك انشاء كرده است؟ به اينه ملف را تحريك كند برود نماز جمعه انجام بدهد؟ م‌فرماييد نه، اگر براى تحريك نماز
جمعه باشد، طلب ضدين م‌شود؛ پس، به داع بعث و تحري نيست و بله به داع تنجيز است. و ايشان م‌فرمايد: انشاء به

داع تجيز معقول نيست؛ براي اينه انشاء بر همان متعلق و ماده واقع م‌شود، يعن بر روي صلاة؛ آنچه كه شما داريد م‌گوييد
انشاء به داع تنجيز است، حال سؤال اين است که تنجيز صلاة يعن چه؟ ما متوانيم بوئيم که حم قابل تنجيز است، اما

بوييم صلاة منجز است، يعن چه؟ وقت م‌گوييد انشاء به داع تنجيز، يعن صلاة جمعه دارد منجز م‌شود، صلاة كه قابليت
تنجيز ندارد! بنابراين، اگر مرادتان اين باشد، نتيجه‌اش اين مشود که اين معنا، معناى غير معقول است. 

است، يعن م ظاهرى طريقگوييد ح‌وييم شما كه مكنند، اين است که ب‌م كه براى طريق احتمال دوم : معناى دوم
الانشاء بداع البعث ال الواقع بعنوان ما قامت عليه الامارة؛ يعن مولا الان كه مگويد نماز جمعه واجب است، الان كه م‌گويد
به خبر واحد عمل كن، الان دارد انشاء م‌كند براى اين كه ملف را تحريك به آن واقع بند، منتها واقع كه اين اماره دارد بيان
م‌كند. بنابراين، طبق اين احتمال، شارع وجوب را براى نماز جمعه به داع تحريك به واقع آورده است، منتها واقع كه اماره



دلالت بر آن دارد. مرحوم محقق اصفهان م‌فرمايند: اين معنا، معناى معقول است؛ اما ظاهر عبارت مرحوم آخوند چنين
چيزى را دلالت ندارد. 

نظر استاد محترم: به نظر م‌رسد كه اين احتمال دوم بر خلاف ظاهر عبارات كفايه نيست؛ يعن اگر ما عبارت كفايه را در اين
كند به داع‌م را انشاء ممولا ح است، يعن م ظاهرى طريقفرمايد ح‌جمع ببينيم، ظهور در همين دارد؛ مرحوم آخوند كه م

تحريك به واقع، منتها واقع كه از كانال و از طريق اماره است؛ واقع كه اماره ما را به آن راهنماي م‌كند؛ و اين بيان ايشان
هم بيان درست نيست. مرحوم آخوند پس از بيان اين راه نيز به سراغ راه سوم مرود که عمده جمع بين حم واقع و ظاهري

است كه مرحوم محقق نائين در اينجا بيشترين حرف را دارد؛ مطالب را ببينيد تا ان شاء اله عرض كنيم. والسلام.


