
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۲۷ اردیبهشت ۱۳۹۴

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 117 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال استاد معظّم بر مرحوم آخوند

بعد از اینه این مطالب ثلاثه را مورد بحث قرار دادیم، نتیجه و تحقیق در مسئله را باید ذکر کنیم، باز این نته را عرض کنیم که
ی اشال به مرحوم آخوند در کفایه وارد است و به نظر میرسد و آن این است که با اینه از ی طرف ایشان ملاک در

جریان استصحاب را همین قرار دادند که مستصحب رفع و وضعش به ید شارع باشد یا در بعض از عبارات دیر این عطف
تفسیری را هم آوردند که قابل تعبد باشد.

کس که این مبنا را اختیار مکند باید از این مسل مشهور دست بردارد، مسل مشهور این است که ی از شرایط
استصحاب این است که مستصحب یا حم شرع باشد و یا موضوع برای حم شرع باشد. طبق این بیان وقت که مگوئیم

رفع و وضعش باید مربوط به شارع باشد مسئله توسعه پیدا مکند و لذا در مسئلهی اصالة البرائه هم این مسئله را مرحوم آخوند
آن که موضوع برای اثر شرع تواند باشد، نفاش هم به ید شارع ممطرح کردند همین که وضعش به ید شارع است نف

نیست، نف که خودش عدم الحم است و ایشان فرمودند اصلا ما در باب استصحاب لازم نداریم که بر مستصحب حم اطلاق
شود، تصریح کردند به این معنا و این اصالة البرائه یعن عدم منع من الفعل در آن زمان که متقین است موضوع برای اثر
شرع هم نبوده است، در انتها و در بقاء که در تنبیه دهم مطرح مکنیم بقاء موضوع واقع مشود اما آنچه مشهور دارند،

ه مرحوم آقای خوئباشد، این باید کنار برود، کما این باشد یا موضوع برای اثر شرع م شرعگویند مستصحب یا باید حم
اگر یادتان باشد تصریح به این مطلب کرد و بعد از اینه گفتند مستصحب همین مقدار که باید قابلیت تعبد داشته باشد گفتند
این قاعده که ما بوئیم مستصحب یا حم باشد یا موضوع برای حم مما لا أساس له، همین کار هم لازمهی فرمایش مرحوم

آخوند است.

وقت کس قائل مشود به اینه مستصحب همین مقدار که رفع و وضعش به ید شارع باشد بوئیم همین نف الحم منتصب به
شارع است و حم نیست، اصلا چیزی نیست شرعاً حم نیست، این عدم الحم است، این عدم الحم موضوع برای حم

شرع هم که نیست، پس بنابراین باید از این قاعدهی کل رفع ید شود، بعد تعجب این است که در تنبیهات بعد باز مرحوم آخوند
مفرمایند روی این اساس که ما مستصحب را حم یا موضوع برای حم شرع بدانیم ی مطالب دیری را مطرح مکنند.

ه آقای خوئعرض کردیم ولو این درست است. ما قبلا رسد این فرمایش آقای خوئاین را توجه داشته باشید که به نظر م
خیال کردند که نظرشان با نظر آخوند دو تاست، فر کردند که عنوان قابل للتعبد با عنوان اینه رفع و وضع به ید شارع باشد

دو تاست، ما عرض کردیم این دو تا ی است، شاهدش هم این است که در خود عبارات کفایه مرحوم آخوند اینها را عطف

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تفسیری آورده است. بعد مرحوم آقای خوئ روی مبنای خودش که مگوید مستصحب باید قابل تعبد باشد مفرماید إن قدَح که
این مطلب مشهور که مستصحب یا حم باشد یا موضوع برای حم شرع، مما لا أساس له، ما همین را عرض مکنیم که
آخوند هم باید ملتزم به همین مطلب شود ول اشالش این است که در تنبیهات بعد باز از این مسل مشهور ایشان دست

برنداشته و روی همین مسل پافشاری مکند.

ما عرض کردیم که در بحث اصل مثبت گاه اوقات اصولیین محور و ملاک را روی مستصحب بردند، عرض کردم همین
قاعده که مستصحب یا باید حم باشد و یا موضوع دارای حم شرع، این را برای این گفتند که اصل مثبت به وجود نیاید،

اصلا این قاعده را برای این بنا نهادند که ما گرفتار اصل مثبت نشویم.

جمع بندی استاد معظّم

اما گاه اوقات در خودِ ورود به اصل مثبت مگویند آثار شرعیه و آثار عقلیهی خودِ مستصحب بار مشود، اما آثار شرعیهی
با واسطهی آثار عقل بار نمشود که مثالهایش را قبلا مفصل مطرح کردیم. عرض ما این است که شما بالأخره در اصل مثبت

مخواهید از اول بحث را بیاورید روی اثر، مگوئید در استصحاب شما چه استصحاب احام کنید و چه استصحاب
موضوعات کنید، اثر باید اولا اثر شرع باشد و ثانیاً بلا واسطه باشد و در نتیجه بوئیم آثار عقلیه که البته در آثار عقلیه هم
تفصیل بود، بعض از آثار عقلیه در استصحابات حم جاری است مثل وجوب اطاعت، حرمت مخالفت، اما برخ آثار

بخواهد بار شود مثل بحث اجزاء که قبلا ر جاری نیست. این آثار عقلیه یا آثار شرعیهای که با واسطهی این آثار عقلعقلیهی دی
مثال زدیم، اینها را فرمودید که نباید در استصحاب مطرح کنیم.

سؤال اصل این است که ما در استصحاب بالأخره ملاک را چه باید قرار بدهیم؟ ملاک را باید مستصحب قرار بدهیم، بوئیم
ادلهی استصحاب هر جای جاری مشود که مستصحب قابلیت تعبد داشته باشد، وقت ادلهی استصحاب آمد و مستصحب

قابلیت تعبد داشت همین در استصحاب کفایت مکند که ظاهر فرمایش آقای خوئ همین است. اگر این است، ما باید بوئیم
پس شما دیر بساط اصل مثبت را باید جمع کنید، اصلا چرا ما ی بحث داریم مکنیم که این مفصل و طولان... که مثبتات

استصحاب حجیت ندارد، مثبتات یعن چه؟

ما در استصحاب مگوئیم آن مستصحب که مخواهد شارع بوید حم به ابقائش کند قابلیت تعبد داشته باشد. وقت قابلیت
تعبد داشت تمام آثار بر او بار مشود، اعم از اثر شرع بلا واسطه، اثر عقل، آثار شرعیهی مع الواسطه. حت اگر در ذهن

هیچ اصول شود، یعنبار م داشتیم که آقایان هم قبول دارند، آثار شرعیهی با واسطهی آثار شرع بحث شریفتان باشد ی
نمتواند بوید ما از ادلهی استصحاب استفاده مکنیم فقط و فقط اثر بلا واسطه، این صحیح نیست. اگر ی اثر شرع با ده

واسطهی اثر شرع به مستصحب برگردد که ما مثالهایش را قبلا ذکر کردیم همین مثال آثار شرعیهی مع الواسطه است، آقایان
همه این را قبول دارند که آثار شرعیهی مع الواسطه جریان دارد.

پس نتیجه این است که ادلهی استصحاب از نظر واسطه و عدم واسطه گیری ندارد، آنچه شما مخواهید بوئید این است که
د داشته باشد چرا آن اثر شرعت تعباست سؤال ما این است که اگر مستصحب قابلی با واسطهی اثر عقل اثر شرع اگر ی

با واسطهی اثر عقل بار نمشود.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: ی وقت مگوئید  لا تنقض الیقین بالش یعن لا تنقض اثر یقین را، اینجا وقت بحث مآید روی اثر یقین،



مگوئیم پس دیر کاری به یقین نداشته باشید، کاری به متیقّن نداشته باشید، اثر را شارع دارد تنزیل مکند و مگوید اثر یقین
را بیا در مورد ش بار کن، بعد مرویم دنبال این مطلب که مگوئیم شارع کدام اثر را متواند در دایرهی تنزیل بیاورد،

مگوئیم آثار شرع، این حرف درست است. اگر ما بحث را روی اثر آوردیم برای بحث اصل مثبت مجال وجود دارد مگوئیم
تنزیل شارع در ناحیهی آثار است و آثاری که تنزیل شرع در آن راه دارد منحصر به اثر شرع است، در نتیجه آنجای که اول
اثر عقل مآید و بعد ی اثر شرع مخواهد با واسطهی اثر عقل بیاید از دایرهی تنزیل خارج است، این حرف درست است.
یعن اگر ما از اول گفتیم لا تنقض الیقین یعن لا تنقض اثر الیقین، به قول مرحوم شیخ آثار یقین را در مورد ش بار کن، این

برای اصل مثبت مجال است.

اما اگر ما بحث را بردیم روی خود مستصحب و گفتیم کاری به اثر نداریم،لا تنقض الیقین بالش کجایش مگوید اثر یقین،
کاری به آثار ندارد. مگوید اگر قبلا یقین داشت و حالا ش داری همان یقین را باق بدان، البته اگر همان یقین بیاید طبیع این
است که آثار هم مآید ول خودِ استصحاب اولا و بالذات کاری به آثار ندارد، اولا و بالذات کار به خود یقین دارد، کار به خود

متیقن و مستصحب دارد.

مستصحب مگوئیم شارع جای متواند این کار را بند که قابلیت تعبد داشته باشد. اگر این باشد ما به راحت مآئیم عدم منع
من الفعل را استصحاب مکنیم، عدم استحقاق عقاب که ی اثر عقل است بر آن بار مکنیم، نباید بوئیم مسئلهی اصل مثبت

را مطرح کنیم، شما ببینید مرحوم شیخ ی فرق که با مرحوم آخوند و دیران دارد و آن اینه دیران گاه رفتند طرف
مستصحب و گاه رفتند طرف اثر، شیخ از اول آمده روی آثار متمرکز شده و بعد مفرماید استصحاب برائت لا یجری برای

اینه نمتواند عدم استحقاق عقاب را اثبات کند، عدم استحقاق عقاب امر عقل، این روی مبنای شیخ و مسل شیخ و مشرب
شیخ درست است؛ ول اشال ما به آقایان است که شما که مگوئید مستصحب باید قابل تعبد باشد، آخوند، امام، و مرحوم

آقای خوئ. ما عرضمان این است که روی این مبنا نباید کاری به آثار داشته باشیم و تحقیق هم همین مطلب است.

تحقیق مسئله

تحقیق این است که ما نباید از اول بیائیم استصحاب روی آثار ببریم، مگوئیم این مستصحب توست، این متیقن توست، این را
ابقاء کن، الآن که برای شما ش است این مشوک بمنزلة المتیقن است، وقت شارع مگوید مشوک به منزلهی متیقن است و

متیقن قابلیت تعبد دارد ما به آثارش چار داریم؟! هر اثری برایش بار مشود، به نظر مرسد اگر این را بوئیم بساط اصل
مثبت به طور کل برچیده مشود. اینه در میان قدما مثبتات اصول را مثل مثبتات امارات حجت مدانستند، چون در بین

متأخرین تفصیل به وجود آمد. قدما مگفتند همانطوری که مثبتات امارات حجیت دارد مثبتات اصول عملیه هم حجیت دارد،
همانطوری که مثبتات خبر واحد حجیت دارد، مثبتات استصحاب هم حجیت دارد.

ما این مبنا را اینجا عرض مکنیم که اگر ملاک این باشد چیزی به نام اصل مثبت نداریم و آثار عقل هم بار مشود، شارع
وقت ما را به ی چیزی متعبد کند خودش توجه دارد به اینه این آثار عقل دارد و آن اثار عقلاش هم بار مشود، حتّ آثار
عادیاش هم بار مشود، اصلا اگر شما بوئید ی کس 20 سال پیش در سن 10 سال بوده، الآن استصحاب مکنید بقاء

حیاتش را ول حق نداریم بوئیم الآن خوردن و اشامیدن دارد، چون به ما مخندند! این اصلا خودش عرفیت هم ندارد، بوئیم
فقط و حیات دارد و فقط هم اثر شرعاش این است که ازدواج با زن او حرام است، در اموالش نمشود تصرف کرد، اما آثار
عقلیه و عادیه، خوردن، اشامیدن، خوابیدن، نبات لحیه، اینها را دلالت ندارد این هم خلاف ارتاز عرف و عقلاست و عرف هم

چنین مطلب را نمپذیرد.



این را ضمیمه بفرمائید به مطلب که ما در اوایل استصحاب در روایات استصحاب در ذهنم مآید در روایت دوم استصحاب
گفتیم، که ما از روایت دوم استصحاب همان جا حجیت اصل مثبت را استفاده کردیم، اما حالا توضیح و قیودش برگردید آن
روایت را به صورت مفصل ببینید که ما چطور به روایت استدلال کردیم بر حجیت اصل مثبت. تنبیه هفتم، هشتم و نهم که هر

سه مربوط به اصل مثبت بود تمام شد.

تنبیه دهم

تنبیه دهم ی تنبیه است که به حسب ظاهر ارتباط به اصل مثبت ندارد اما برخ مثل مرحوم محقق اصفهان و مرحوم سید
ابوالحسن اصفهان در منته الاصول شان، (مرحوم اصفهان ی تقریرات از مرحوم آخوند نوشته که آقایان که مخواهند

کفایه را تدریس کنند این تقریرات مرحوم سید ابوالحسن اصفهان را ببینید) ایشان مخواهد بوید این تنبیه دهم هم از ملحقات
اصل مثبت است، مرحوم محقق اصفهان هم مخواهند همین را مطرح کنند.

باز همان قاعده را ترار مکنند و مفرمایند اینه ما گفتیم مستصحب یا باید حم باشد یا موضوع دارای حم شرع، این فقط
در مرحلهی بقاء است، اما حدوثاً چنین چیزی لازم نیست.

سؤال:...؟
از شاگردان مرحوم نائین ّو هم مرحوم آقای شاهرودی و هم مرحوم حاج شیخ حسین حل پاسخ استاد: هم مرحوم آقای خوئ

بودند، گاه اوقات اینها در فهم کلام نائین مختلفاند و لذا اگر آدم بخواهد روی کلمات مرحوم نائین کار کند، ببینید نتایج
الافار مرحوم شاهرودی، مرحوم حاج شیخ حسین حل، اصلا گاه اوقات غیر از چیزی است که خود مرحوم خوئ از کلام
استادشان مطرح کردند. من نتایج الافار مرحوم شاهرودی را هم که دیدم ایشان هم فرمودند چنین چیزی ما نداریم. چیزی به
نام حم ظاهری نداریم، بعد ی از نتایج خیل خوب این مبنا این است آنهای که مگویند دو تا حم داریم، شیخ انصاری،
کنیم اصلاار مم ظاهری را انو الظاهری، ما که ح م الواقعمشهور، آخوند، اینها در صدد برآمدند کیف الجمع بین الح

نیازی به این بحث نیست که بوئیم جمع بین حم ظاهری و واقع چطوری است، اینها را مفصل بحث کردیم.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: شما حم ظاهری را چه معنا مکنید؟ مگوئید اگر شما ش در حم واقع پیدا کردید و راه برای به دست

آوردنِ آن نیافتید این حم، اصلا در تعریف حم ظاهری ش در حم واقع اخذ شده است. آیا متوانیم چنین حرف را به
دارم، حالا اگر کس م واقعح عقل ی گوید منعقل نسبت بدهیم، عقل چیزی به نام واقع و غیر واقع، دو چیز ندارد، عقل نم

به این حم واقع من نرسید کذا.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


