
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۱۶ آبان ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 12 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

راه حل مرحوم آخوند در باب محذور خطاب

عرض كرديم براى حل محذور خطاب ـ يا به تعبير دير محذور تليف ـ در باب امارات، مرحوم آخوند سه راه در كفايه ذكر
كردند كه از اين‌ها تعبير م‌شود به وجوه جمع بين حم ظاهرى و واقع. ابتدا اين سه راه را ذكر كنيم ببينيم اشالاتش چيست

و كدام يك قابل قبول و كدام محل اشال است.

در باب محذور خطاب، اشال اين است كه اگر شارع ما را به يك اماره متعبد كند و اين اماره مثل حم واقع باشد، اجتماع
مثلين لازم م‌آيد؛ و اگر خلاف حم واقع باشد، ـ مثلا در واقع ثبت شده است كه نماز ظهر واجب است اما اماره مگويد كه

نماز جمعه واجب است ـ اجتماع ضدين ـ و به بيان دير، طلب ضدين، اجتماع اراده و کراهت، اجتماع مصلحت و مفسده ـ
لازم م‌آيد.

راه اول مرحوم آخوند: در جلسه گذشته نيز به اين راه اشاره كرديم که ايشان م‌فرمايند: در باب امارات اگر بوييم اماره
متضمن حم تليف ظاهرى است، اين محذور پيش م‌آيد؛ به عنوان مثال، وقت خبر واحد م‌گويد صلاة الجمعة واجبة اگر

ليفآيد که در واقع يك وجوب ت‌ال پيش مشود، آن وقت اش‌براى نماز جمعه ثابت م ليفوئيم با آمدن اين خبر، وجوب تب
براى نماز ظهر داريم و اين خبر واحد هم يك وجوب تليف براى نماز جمعه آورده است، اين دو وجوب و اجتماع و طلب

ضدين م‌شود.

اما م‌فرمايند: ما قائل م‌شويم كه در باب اماره، حم تليف نداريم؛ بله آنچه كه شارع در باب اماره جعل م‌كند، ي حم
وضع به نام حجيت است که به دنبال خودش حم تليف ندارد. در نتيجه، طبق اين مبنا، خبر و احد نم‌آيد نماز جمعه را
واجب كند؛ بله اين خبر براى ما حجيت دارد. اگر شارع با آمدن خبر واحد وجوب را كه يك حم تليف است براى نماز

جمعه جعل م‌كرد، آن وقت اشال پيدا م‌شد كه چطور م‌شود در يك ظهر، شارع هم وجوب را در واقع براى نماز ظهر جعل
كند و هم وجوب را براى نماز جمعه جعل كند!

اما در اينجا آنچه را كه شارع جعل كرده، حجيت است و ملازم با حم تليف هم نيست. بنابراين، طبق اين بيان مرحوم آخوند،
وجوب براى نماز جمعه جعل نشده است و در نتيجه، اشال محذور خطاب پيش نمآيد؛ چرا که اين محذور در جاي است كه

دو حم ظاهرى و واقع كه هر دو تليف باشند، وجود داشته باشد.

آن وقت، از آنجا که مرحوم آخوند از اين مبنا در چند مورد استفاده مکنند؛ تعابير گوناگون دارند؛ گاه تعبيرشان اين است که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مجعول در باب امارات، عبارت از حجيت است و بر اين حجيت، منجزيت و معذريت بار م‌شود؛ گاه اينطور تعبير م‌كنند كما
اينه در اينجا نيز همين تعبير را دارند؛ م‌فرمايند: لأن التعبد بطريق غير علم انما هو بجعل حجيته شارع كه ما را متعبد كرده
به طريق غير علم مثل خبر واحد، يعن اين طريق را براى ما حجت قرار داده است؛ و الحجية المجعولة غير مستتبعة لانشاء

احام تليفية اين حجيت به دنبال خودش حم تليف را ندارد.

در بعض دير از جاهاى كفايه از اول م‌گويند آنچه كه مجعول است، منجزيت و معذريت است؛ كه اگر خبر مطابق واقع شد،
واقع براى ما منجز است و اگر مخالف با واقع شد، اين خبر معذر براى ما است. اما اين که آيا بين اين دو فرق هم هست؛

جواب مثبت است که بعداً خواهيم گفت.

راه حل دوم مرحوم آخوند: م‌فرمايند: ممن است گفته شود يا حجيت مستتبع حم تليف است؛ يعن وقت شارع گفت هذا
حجة ، معناي حجيت اين است كه وجوب براى نماز جمعه جعل شده است؛ بين جعل حجيت و حم تليف ملازمه است؛ و يا

عس اين است؛ عس اين، طبق مبناى مرحوم شيخ انصارى در رسائل است كه هر حم وضع از يك حم تليف متولد
م‌شود؛ احام وضعيه تمامشان مستفاد از احام تليفيه هستند؛ نم‌شود جاي حم وضع داشته باشيم و حم تليف نباشد.

مرحوم شيخ م‌فرمايد: احام وضعيه منتزع از احام تليفيه هستند. مرحوم آخوند م‌فرمايد: اگر كس اينطور حرف بزند كه
بنابر اين مبنا دير نم‌توانيم بوييم حم وضع داريم و حم تليف نداريم؛ در اينجا راه دوم براى جمع بين وجوب صلاة

جمعه و وجوب صلاة ظهر اين است كه بوييم حم ظاهرى يك حم طريق است و حم واقع، يك حم فعل است.
مقصودشان اين است كه احام طريق احام هستند كه در خود طريق مصلحت وجود دارد، اما در متعلقشان مصلحت و

ملاك موجود نيست.

حم ظاهرى وجوب تليف نماز جمعه به عنوان يك حم طريق است؛ طريق يعن وجوب كاشف از ملاك در نماز جمعه
نيست. م‌گوييم پس ملاك كجاست؟ م‌فرمايند: در نفس اين طريق ملاك وجود دارد. اما در حم واقع، ملاک در خود متعلق

است؛ يعن ملاك عبارت از مفسده است. در خود صلاة ظهر ملاک است. مفرمايند: با اين بيان، دير اشال حل م‌شود؛
زيرا، اشال محذور خطاب يا محذور تليف در جاي است كه در متعلق هر دو تليف ملاك موجود باشد.

اين راه حل دوم مرحوم آخوند، اما مرحوم آخوند در اينجا نات هم دارند؛ اينه بوييم خدا اين فعل را اراده م‌كند؛ در متعلق
مصلحت است يا مورد كراهت قرار مگيرد يا فعل مفسده دارد، ايشان همه اينها را بر م‌گردانند به علم خدا، اراده و كراهت؛ و

اينها را م‌گويند مربوط به نفس نبوى است. اما اينها نات است كه در اين جمع دخالت ندارد.

بعد از اين، مرحوم آخوند در كفايه يك «نعم» و استدراك دارند که محشين کفايه اختلاف کردند که اين استدراك، استدراك از راه
اول است يا استدراك از راه دوم؟

مرحوم آخوند فرمودند: بل، در بعض از اصول عمليه ـ كه مقصودشان از بعض اصول عمليه، اصول عمليهاي است كه ناظر
به واقع نيست، اصول غير محرزه مثل اصالة الاباحه ـ تناف وجود دارد؛ براى اينه  كل ش‌ء لك مباح يا كل ش‌ء لك حلال

جعل م‌كند يك حم ظاهرى را، و ظهور در اين دارد كه خود آن ش‌ء عنوانش مباح يا حلال است؛ حالا يك ش‌ء در واقع حرام
باشد، شما شك كرديد حلال است يا حرام، كل ش‌ء لك حلال به شما م‌گويد حلال است.

در اينجا، بين اين اذن ظاهرى و آن منع واقع تناف است. ايشان تناف را در اين مورد قبول م‌كند؛ منتها ما زمان که كفايه
م‌گفتيم، قرائن اقامه كرديم بر اينه اين «نعم»، استدراك از راه جمع دوم است و نه راه جمع اول.



راه حل سوم مرحوم آخوند: ايشان مفرمايد که دو نوع حم فعل داريم؛ يك حم فعل من جميع الجهات داريم و يك حم
فعل من بعض الجهات؛ که اسم اول را «فعل تنجيزى» و اسم دوم را «فعل تعليق» گذاشته‌‌اند؛ و م‌خواهند بفرمايند احام
ظاهريه براى ما فعل تنجيزى است و احام واقعيه فعل تقديرى است. ـ حالا اين را يك مقدارى توضيح دهيم ـ مرحوم آخوند در

گويند: فعل‌چند جاى كفايه اين تعبير را دارد؛ و عمدتاً هم در اول بحث احتياط، در دوران بين متباينين اين تعبير را دارند؛ م
من جميع الجهات بان يون واجداً لما هو علة التام للبعث و الزجر الفعل فعل من جميع الجهات آن است كه واجد علت تامه
بعث فعل و زجر فعل است؛ يعن هرچه كه نقش دارد در اينه مولا بخواهد بالفعل بعث كند، اين واجد آن علت تامه‌اش است؛

ول فعل تعليق واجد آن نيست.

ايشان م‌فرمايد: احام كه در واقع هست، شارع حم را انشاء كرده و به مرحله فعليت ـ يعن بعث و زجر ـ رسيده است؛
ببينيد كس كه نم‌داند در قرآن يا در لوح محفوظ، با توجه به آيه له عل الناس حج البيت، وجوب حج براى او انشائ است يا

فعل؟ براي کس که هنوز مستطيع نشده، اين حم انشائ است؛ اما براي کس که واقعاً مستطيع است، اما از اين حم خبر
لفون بالفروع» ـ البته مشهور اين مبنا را قبول دارند، ولفار مم در حق او فعليت دارد؛ و روى اين مبنا كه «الندارد، اين ح

ما قبول نداريم ـ نيز تليف فعل است؛ چون در تليف انشائ كه اختلاف وجود ندارد.

آن وقت آخوند م‌فرمايد: اين تليف فعل، اگر به حد بعث و زجر برسد، به آن مگوئيم فعل؛ که اگر مولا حم را جعل كرد و
آن را به اين حد رساند به طورى كه لو علم به الملف، اين م‌شود فعل تام؛ فعل من جميع الجهات لو علم به الملف؛ اما اگر

ملف به آن علم پيدا نرد، م‌شود فعل ناقص، فعل من بعض الجهات.

مرحوم آخوند م‌فرمايد: الآن كه روايت م‌گويد نماز  جمعه واجب است و حال آن که در واقع، نماز ظهر واجب است؛ فرض
ما اين است که عامل به اين روايت علم به واقع ندارد، حالا كه به واقع علم ندارد، م‌گوييم آن حم واقع، فعل من بعض

الجهات است؛ و اين حم ظاهرى، فعل من جميع الجهات است؛ «من جميع الجهات» يعن ملف الآن علم به حم ظاهرى
دارد و از هر جهت شرايط بعث و زجر نسبت به آن موجود است.

 معناى ديرى هم در بعض از عبارت مرحوم آخوند در كفايه براي «فعل من جميعالجهات» آمده و آن اين که فعل من
جميعالجهات مربوط به جاي است كه اذن در مخالف داده نشده باشد.

ء لمن جميع الجهات است که با کل ش فعل اين در صورت م حرمت آمده است، ولوييم در واقع، براي فلان عمل، حب 
حلال اذن در مخالفت با آن صادر نشده باشد؛ که اگر اذن در مخالفتش، اذن ظاهرى باشد، دير فعل من جميع الجهات نيست.

خلاصه اين که مرحوم آخوند در راه سوم م‌فرمايند محذور خطاب و تليف در جاي است كه دو تليف، فعل من جميع
الجهات  باشند؛ اما اگر ي فعل من جميع الجهات و ديري فعل من بعض الجهات باشد، همين مقدار اختلاف سبب م‌شود

كه محذور خطاب از بين برود.

 اين سه راه جمع كه مرحوم آخوند در كفايه گفته است؛ در اينجا مرحوم نائين و مرحوم اصفهان، نسبت به راه جمع اول،
اشال مشترك دارند که اشالات اينها را ببينيد، حواش كفايه را هم ببينيد؛ تا بررس کنيم که کدام ي از اين سه راه که

مرحوم آخوند بيان کرده، صحيح و قابل قبول است؛ ان شاء اله روز شنبه دنبال م‌كنيم. و السلام .

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97

