
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۲۲ اردیبهشت ۱۳۹۴

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 113 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث به اینجا رسید که بعد از بررس تمام اقوال در مسأله، باید ببینیم که از نظر قاعده چه باید گفت؟ آیا قاعده اقتضا مکند که
اجازه کاشف باشد یا اقتضا مکند که اجازه ناقل باشد؟ در قاعده نیز، هم باید عمومات را در نظر بیریم و هم سیرهی عقلا را و

از عرفاشارهای به ارت رفته؟ مرحوم نائینر مورد توجه قرار نتعجب این است که چرا در این بحث، سیرهی عقلای دی
داشتند، اما مناسب این بود که سیرهی عقلا را در اینجا مستقلا مورد بحث قرار بدهند و باز از مرحوم امام نیز تعجب است که

امام قدس سره با اینه در مباحث معاملات، نسبت به سیرهی عقلا توجه خاص دارند، اما در اینجا ایشان نیز هیچ توجه نسبت
به سیرهی عقلاییه نفرمودند.

اولین دلیل بر کشف؛ سیره عقلاء

امروز مخواهیم این را روشن کنیم که آیا سیرهی عقلا، بر نقل است یا کشف؟ اگر گفتیم بر فرض اینه عقلا، بیع فضول را
درست بدانند (چون قبلا عرض کردیم که خود عقلا، خیل بیع فضول را درست نمدانند)، آیا قائل به ناقلیت مشوند یا

کاشفیت؟

به عبارت دیر؛ آیا وجه اینه مرحوم امام مسئلهی سیرهی عقلا را مطرح نرد، این است که در ما نحن فیه سیرهای وجود
ندارد؟ در جواب مگوئیم اگر ی معاملهی فضول واقع شود و بعد مال اجازه داد، عقلا در اینجا چه مکنند؟ آیا متوان

گفت در این گونه موارد (مانند معاملات)، جای داریم که عقلا اصلا سیرهای ندارند؟ این احتمال خیل بعید است و اصلا مردود
است که بخواهیم بوئیم عقلا سیره ندارند. حتماً ی سیرهای در بین عقلا هست.

حال اگر ما به عقلا مراجعه کنیم یا دقیقتر بوئیم اگر به ارتاز عقلای خودمان مراجعه کنیم تا ببینیم در مرتز عقلای خودمان
اگر ی عقدی خوانده شد، بعد از ی دو ماه مال آن عقد را اجازه داد، آیا ترتیب آثار و تأثیر این عقد، از حین العقد است یا

از حین الاجازه؟ ارتاز عقلا مگوید از حین العقد است.

مخصوصاً با توجه به همین تعبیری که در کلمات مرحوم نائین بود که بوئیم اجازه، ایجاد ی جزء العلهی جدید برای تمیل
عقد نیست؛ «الاجازة لیست جزءاً آخر او مملا للعقد»، بله این اجازه شرط برای تأثیر آن عقد است. شما این تعبیر را نیز به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


میدان بیاورید که اجازه، انفاذ ما سبق است. این تعبیر بسیار تعبیر دقیق بود که در کلمات مرحوم نائین وجود داشت و بیان
شد که بین اجازه و قبض فرقش همین است، قبض کاری به ما سبق نداشته و انفاذ ما سبق نیست، اما اجازه، انفاذ ما سبق

است.

بنابراین در اینجا باید به چهار نته توجه داشت؛ نته اول: ارتاز عقلا این است که مگویند وقت اجازه آمد، آن عقد مؤثر واقع
یعقلا بین العین و الآثار تف (بیان شد که مرحوم نائین در رد قبلا) :ته سومته دوم: اجازه، انفاذ ما سبق است. نشود. نم

نمکنند. نته چهارم: آیا در مفهوم اجازه ناقلیت وجود دارد؟ همانگونه که در نتهی دوم گفتیم ،اجازه انفاذ ما سبق است، اما
کجای مفهوم اجازه ناقلیت است که ما بوئیم «الاجازة ناقلةٌ»، این ناقلیت از کجا آمد؟! در مفهوم اجازه که نیست، ی دلیل

عام عقلائ دیر یا دلیل عام شرع هم نداریم.

اگر این چهار مطلب را کنار هم بذاریم، به خوب استفاده مکنیم که «الاجازة کاشفةٌ بالشف الحقیق الشرط» و ما قبلا آن
اشالات که برای استحاله و ... بود را جواب دادیم و بیان شد که مسئلهی خلط توین به تشریع، نباید در اینجا بشود، در اینجا

ی امور اعتباریه است بعد که اجازه آمد، ملیـت العین و النماءات من حین العقد تماماً برای مشتری بار مشود.

بنابراین، متوان گفت دلیل اول بر اینه اجازه کاشف است، سیرهی عقلاست. به عنوان مثال؛ اگر فضول جای را به عقد
اجاره، به مدت ی سال اجاره داد و بعد از ده ماه مال پیدا مشود و اجازه دهد، عقلا مگویند این مدت که نشستیم،

منفعتش برای خودمان بوده و نمگویند از حال به بعد مسئله اجاره مطرح است! اصلا ناقلیت ی چیزی است که برخلاف
ارتاز عقلاست. ما مخواهیم بوئیم اجازه اصلا از اسباب نقل نبوده و در مضمونش ناقلیت نیست.

نته 1: اجازه انفاذ ما سبق است و در اجازه چیزی به نام مفهوم ناقلیت نیست. ی حرف بالاتر مخواهم بزنم؛ اصلا این نزاع
ناقلیت و کاشفیت را فقها درست کردند، اگر ما برویم خدمت عقلا، عقلا مگویند این حرفها یعن چه؟ ی عقدی بوده بعد هم

اجازه آمده این عقد اثر خودش را از حین العقد م گذارد، تمام، یعن چه که بوئیم «الاجازة کاشفةٌ أو ناقلة»، این دقت عقل و
،است یا کشف تعقّب دقتهای فراوان مدرسهای فقها بوده که این نزاع مطرح شده، بعد هم گفتند مراد از کشف، کشف حقیق

تقدیری، شرط، صوری یا تام، حم یا غیر حم. ما وقت مگوئیم عند العقلا، عقلا مگویند اگر عقدی خوانده شد و بعد هم
اجازه آمد، این اجازه کشف از این مکند که حین العقد عقد اثر خودش را مگذارد و مسئله تمام مشود.

نته 2: مال در اینجا هر لفظ به کار ببرد، اما چیزی به نام نقل اصلا در ذهنش وجود ندارد، لذا طبق بیان که ما عرض کردیم
(که ی دلیل محم آوردیم و آن سیرهی عقلائیه است بر اینه سیرهی عقلا بر کاشفیت است)، عقلا در حقیقت اجازه، فرق بین

عین و آثار هم نمگذارند و در حقیقت اجازه (نه در مفهوم اجازه که اشال پیش آید)، چیزی به نام ناقلیت وجود ندارد.

دلیل دوم بر کشف؛ عمومات

»، «تجارةً عن تَراضٍ» است. اگر ما باشیم و «اوفُوا بِالْعقُودِ»، عيالْب هال لحا» ،« دلیل دوم عمومات؛ مانند «اوفُوا بِالْعقُودِ
بوئیم وقت مال اجازه داد، این مال بعد الاجازه «اوفُوا بِالْعقُودِ» گریبانش را مگیرد، اگر بخواهد وفای به عقد کند، عقد

محتوا و مضمونش این است که ملیت برای مشتری آورده شود ولو در مفهوم «بِعت» ملیت حین العقد نیست، اما انصراف
به ملیت حین العقد دارد.

اگر شما الآن به کس بویید من خانهام را به تو فروختم، آیا در ذهن مشتری مآید که یعن تو از دو ماه بعد مال بشو؟! درست

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2%20&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


است که در مفهوم «بِعت»، تملی حین العقد نیست، اما عرف و عقلا و انصراف، همه به میدان مآیند و مگویند ملیت حین
»، از آن کاشفیت استفاده مکنیم. العقد ملاک است. بنابراین، ما باشیم و «اوفُوا بِالْعقُودِ

،(مستقل از فقها گفتند اجازه، عقدٌ مستأنف البته برخ) عقد مستقل نیست ته: اجازه، مسلّم جزء العقد نبوده و خودش نیز ین
بله شرط است. وقت که شرط مشود، شرط از حقیقت مشروط خارج است یعن تمام حقیقت عقد، قبلا آمده و این اجازه هم

شرط است. تا شرط نیاید آن عقد وجوب وفا ندارد، اما وقت مگوئیم وجوب وفا مگوید به عقد وفا کن و عقد هم مفادش
تملی حین العقد است، باید از همان حین العقد وفا شود.

«احل اله الْبيع» نیز به همین صورت است، اجازه جزء البیع نیست، اجازه خودش بیع مستقل نیست، بله شرط است، اما
» قبلا بیان شد (که آیا عيالْب هال لحکه راجع به «ا ت تصرفات است، البته بحثهایاین شرط آمد، آن بیع، منشأ برای حلی وقت

این إخباری است یا انشائ است، قابل استدلال است یا نیست) را نباید در نظر گرفت.

«تجارةً عن تَراضٍ» باق مماند، ما باشیم و «تجارةً عن تَراضٍ» (تجارة از روی تراض) و بوئیم وقت رضایت مآید، تجارت
کامل مشود، نمشود از آن کاشفیت استفاده کرد، اما قرائن که قبلا اقامه کردیم که این تراضٍ، مخواهد قبل باشد یا بعد،

فرق ندارد و موضوع برای تملی، خود تجارت است. این آیه نیز مثل «اوفُوا بِالْعقُودِ» و «احل اله الْبيع» مشود. بنابراین، ما
باشیم و عمومات، جنبهی کاشفیت استفاده مشود. خلاصه آنه؛ در حال بررس قواعد هستیم؛ سیرهی عقلا و عمومات را

بررس کردیم و اصل عمل باق مماند.

بررس استصحاب برای اثبات ناقلیت

بوئیم ی معاملهای واقع شده، الآن نمدانیم حین المعامله، تملی برای مشتری آمد یا حین الاجازه، بوئیم استصحاب کنیم
عدم تحقق تملی مشتری را تا زمان اجازه «و هذا معن النقل»، اگر کس بوید استصحاب مکنیم عدم تحقق ملیت برای

مشتری را تا این اجازه و این معنایش ناقلیت است. آیا چنین استصحاب جاری است یا خیر؟

سیرهی عقلا، عمومات، اصل عمل ته: قاعده در اینجا به این معناست که ما روایات خاصه را کاری نداریم، قاعده یعنن
استصحاب، اینها در مقام چه مگوید؟ حالا به استصحاب هم که مرسید، دیر کاری به سیرهی عقلائیه و عمومات نداریم، آیا

خود استصحاب، اثبات ناقلیت مکند؟ دو اشال در اینجا بر استصحاب وارد مشود؛

اشال اول: این اصل مثبت مشود یعن اگر بوئیم با استصحاب عدم تملی، متوانیم اثبات کنیم ناقلیت را، این اصل مثبت
مشود.

اشال دوم: این است که در اینجا مجال برای استصحاب نیست؛ زیرا موضوع عوض شده به این معنا که قبل المعامله، یقین
داریم به عدم تملی (چون سبب تملی نبود)، معامله خودش سبب تملی است، وقت سبب آمد، دیر مجال برای ش وجود

ندارد. سبب که بیاید مسبب نیز هست. بنابراین، اصلا مجال برای استصحاب مشود.

نتیجه آنه؛ عل القاعده،  کاشفیت استفاده مشود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2%20&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2%20&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2%20&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1



