
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۰۹ آبان ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 9 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

قسمت دوم کلام مرحوم نائين(ره)

قسمت دوم فرمايش مرحوم نائين قدس سره اين است كه اگر كس مبناى طريقيت را در باب امارات نپذيرد و بويد حتماً در
اماره بايد مصلحت وجود داشته باشد كه واقع را جبران كند ـ و به عبارت دير، اگر كس طريقيت را كنار بذارد و براى

امارات سببيت و موضوعيت قائل شود ـ اگر چنين فرض داشته باشيم، تنها راه براى سببيت، سببيت است كه شيخ انصارى
اعل اله مقامه الشريف قائل است.

انواع سببيت

مرحوم نائين م‌فرمايند: سببيت بر سه دسته است؛ سببيت اشعرى؛ سببيت معتزل و سببيت امام ـ همان سببيت مرحوم شيخ
است ـ كه به مصلحت سلوكيه تعبير م‌شود.

مقصود از سببيت اشعرى اين است كه اشاعره قائل هستند به اينه ما در لوح محفوظ و واقع، حم واقع نداريم؛ احام واقعيه
تابع آراي مجتهدين است، مجتهد به هر حم كه رسيد، همان حم بعنوان حم واقع تلق م‌شود؛ به بيان دير، اشاعره قائل

هستند كس كه م‌خواهد بر طبق اماره عمل كند، حم واقعاش همان است كه اماره براى او بيان م‌كند.

سببيت اشعرى مسئله تصويب است؛ و تصويب هم به اجماع باطل است؛ و روايات داريم متواتر يا در حد تواتر بر اينه احام
شرعيه مشترك بين عالم و جاهل است. و اين که بوييم اماره خودش سبب م‌شود براى جعل حم واقع، درست نيست.

سببيت معتزل : معتزله بر خلاف اشاعره قائل هستند كه ما احام واقعيه داريم، و اين احام بين عالم و جاهل مشترك است؛
هم براى عالم و هم براى جاهل ثابت است؛ لن كس كه اماره‌اى بر خلاف واقع براى او قائم م‌شود، اين اماره به منزله عنوان

ثانوى است؛ همانونه که در ساير عناوين ثانويه مثل ضرر، مثل حرج، م‌گوييد وقت فعل حرج يا ضررى شد، حم واقع به
كند؛ مثلا‌آيد در مؤدى خودش ايجاد ملاك م‌كند، در باب امارات هم همينطور است و اماره مري تبديل پيدا مدي م واقعح

در واقع آمده است که در زمان غيبت، در روز جمعه، نماز جمعه واجب است، اما اماره م‌گويد نماز ظهر واجب است؛ در
اينجا اماره روى مسلك معتزله، سبب حدوث ملاك در اين مضمون و فعل خودش م‌شود.

خلاصه اينه معتزله م‌گويند: ما در واقع احام مشترك بين عالم و جاهل داريم، اما وقت اماره بر خلاف واقع شد، در مؤداى

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


خودش يك مصلحت ايجاد م‌كند و آن را به عنوان واقع قرار م‌دهد. تصويب و سببيت معتزل هم باطل است؛ اشالش اين
است كه امارات اصلا نم‌توانند در واقع تصرف كنند؛ چيزى را بعنوان واقع ثانوى قرار دهند؛ تعبيرش اين است: الامارة لا

تمس كرامة الواقع اماره نم‌تواند كرامت واقع را مس كند و براى آن تصرف ايجاد كند.

نوع سوم تصويب يا سببيت اماميه: ايشان م‌فرمايد: اين نوع سوم در حقيقت رد بر تصويب است و خودش عنوان تصويب را
ندارد.

نوع سوم اين است كه بوييم اولا: احام در واقع داريم که مشترك بين عالم و جاهل است؛ و ثانياً: اماره سبب حدوث
مصلحت در مؤدى نم‌شود؛ اماره وقت م‌گويد نماز ظهر واجب است، مؤدى كه نماز ظهر است، نم‌آيد آن را مصلحتدار

كند.

بله در تبعيت اين طريق مصلحت است؛ در سلوك اماره مصلحت وجود دارد. بدين معنا که: همانطور که اگر واقع را
م‌دانستيم، عملمان را بر طبق آن قرار م‌داديم، اينجا هم بنا را بذاريم بر اينه بمنزلة الواقع است؛ و بر آن آثار واقع را بار

مکنيم. از اين تعبير م‌كنند به مصلحت سلوكيه.

مرحوم نائين م‌فرمايد: اين كلام شيخ نه تنها تصويب نيست، بله از وجوه رد بر تصويب است؛ براى اينه در سببيت اشعرى
و سببيت معتزل، واقع يا نبود و يا تغيير پيدا م‌كرد؛ اما روى سببيت مرحوم شيخ واقع هست و با آمدن اماره، واقع، هيچ

تغييرى پيدا نم‌كند؛ و علت اين كه بر طبق اماره عمل م‌كنيم، آن حرمت است كه براى واقع قائل هستيم؛ يعن م‌گوييم چه
بسا که اين اماره ما را به آن واقع برساند؛ پس در سلوك و تبعيت از اين اماره مصلحت است و آن، مصلحت ايصال ال الواقع

است.

البته اينجا در كتاب‌هاى رسائل عبارت مرحوم شيخ به دو صورت آمده است؛ در اكثر نسخ رسائل آمده كه شيخ م‌خواهد
بفرمايد در سلوك اين اماره، در تطرق اين طريق، در بنا گذاشتن بر اينه انه هو الواقع، مصلحت وجود دارد؛ اما در بعض از 
نسخ رسائل ، يك كلمه «امر» هم اضافه شده است؛ كه اين را ديران از اصحاب و تلامذه مرحوم شيخ بعداً اضافه کردهاند و

خود مرحوم شيخ چنين امري را اضافه نرده است.

بيان شده است که در امر به سلوك اماره مصلحت است، شبيه مصلحت‌هاي كه اوامر امتحانيه وجود دارد؛ اينجا هم بوييم در
خود اين امر، ملاك و مصلحت وجود دارد؛ اما حق اين است كه اين نسخه درست نيست، و شيخ اصلا نم‌خواهد بويد در امر

مصلحت است. مرحوم شيخ نم‌خواهد مانحن فيه ـ بحث امارات ـ را مثل اوامر امتحانيه قرار دهد؛ بله م‌خواهد بويد در
خود سلوك و تبعيت از اماره مصلحت است.

مرحوم شيخ در رسائل م‌فرمايد: ما اگر مصلحت سلوكيه را قائل شديم، اين مصلحت، مقدار ما فات من الواقع را تدارك
مکند؛ يعن اگر در اول وقت اماره قائم شد كه نماز ظهر واجب است، و بعد از يك ربع كشف خلاف شد كه نماز جمعه واجب

است و نماز ظهر واجب نيست، اينجا همين مقدار كه اماره را تبعيت كرديد، آن مقدارى كه فوت شده ـ فضيلت اول وقت ـ را
جبران م‌كند.

اگر در تمام وقت كشف خلاف نشد و بعد الوقت كشف خلاف شد، اينجا آن مقدارى كه فوت شده، آوردن واجب در وقت است
و تبعيت از اماره همين مقدار را تدارک و جبران م‌كند. و از اين به «تجزيه در اجزاء» يا «تبعض در اجزاء» تعبير مشود. اين
خلاصه نظريه مرحوم شيخ و مرحوم محقق نائين است؛ در مورد پذيرش اين نظريه آن مقداري که من تتبع و جستجو کردهام،



تنها کس که بعد از مرحوم شيخ انصارى مصلحت سلوكيه را پذيرفته، مرحوم محقق نائين است. حالا باز خود آقايان
مراجعه‌‌اى در اين مورد داشته باشند.

اشالات مرحوم محقق اصفهان بر نظريه مصلحت سلوکيه

بزرگان از علما بر نظريه مصلحت سلوكيه اشال کردهاند؛ مرحوم محقق اصفهان در صفحه 137 از جلد سوم نهاية الدراية
اشالات را بيان فرموده‌‌اند؛ مرحوم امام(رض) هم در صفحه 194 از جلد اول انوارالهداية چهار اشال بر مصلحت سلوكيه

دارد؛ مرحوم آقاى خوئ در مصباح الاصول صفحه 97 اشالات بر مرحوم محقق نائين دارد. شما خود، عبارت مرحوم شيخ و
اشالات را ملاحظه کنيد؛ و مرر عرض كردم كه شما خودتان بايد به ذهن فشار بياوريد و كار كنيد، تا اينه به يك نظرى

برسيد و بتوانيد انظار صحيح را از غير صحيح تشخيص دهيد. از طرف دير، امروز چهار شنبه است و م‌خواهيم حديث را
بخوانيم.

بحث اخلاق:  تفاوت اسلام با ایمان و ملاکهای ایمان

مرحوم كلين در كتاب الايمان و الفر كاف، باب فضل الايمان عل الاسلام و اليقين عل الايمان، در حديث پنجم آورده است:
عل بن ابراهيم، عن محمد بن عيس، عن يونس، روايت معتبر است، قال سألت اباالحسن الرضا(ع) عن الايمان و الاسلام؟
قال: فقال ابوجعفر(ع) امام هشتم فرمودند كه امام باقر فرمود: انما هو الاسلام، والايمان فوقه بدرجة و التقوى فوق الايمان

بدرجة و اليقين فوق التقوى بدرجة اول آنچه كه انسان اعتقاد پيدا م‌كند، اسلام است؛ يك درجه بالاتر از اسلام، ايمان است؛ يك
درجه بالاتر از ايمان، تقوى است؛ و يك درجه بالاتر از تقوى مرتبه يقين است.

در دنباله روايت دارد ولم يقسم بين الناس ش‌ء اقل من اليقين در ميان همه نعمت‌هاي كه خداوند در ميان بندگانش تقسيم
كرده، نعمت كه خيل كم در اختيار افراد قرار گرفته، يقين است. قال: قلت فاى ش‌ء اليقين ؟ يقين چيست؟

فرمودند: يقين چهار ركن دارد: توكل بر خدا، تسليم نسبت به خدا، رضاى به قضاء اله و تفويض ال اله. در روايت قبل همين
باب که روايت اب بصير است، امام م‌فرمايند: فما اوت الناس اقل من اليقين و انما تمستم بادن الاسلام فاياكم ان ينفلت

من أيديم مردم به كمترين درجه اسلام تمسك كردند و مراقب باشيد كه همين هم از دست شما خارج نشود. بحث در فقه و
تفسير واقع شده است كه فرق بين اسلام و ايمان چيست؟ آيا ايمان كه در اين روايت يا بعض از آيات شريفه ذکر شده، همان

ايمان مصطلح است كه اماميه قائل است؟

بوييم ايمان يعن اعتقاد به ولايت؛ يعن بوئيم اعتقاد به خدا و توحيد و نبوت، اسلام است و معتقد به اينها مسلمان است؛ يك
درجه بالاتر، اگر به ولايت هم اعتقاد داشت، م‌شود مؤمن؟ اين اصطلاح در فقه خيل رايج است، مثلا م‌گويند ي از شرايط

ذابح اين است كه مؤمن باشد، يعن شيعه باشد.

البته ممن است در اينجا بوئيم آن ايمان با ا سلام ي است؛ وقت خدا به پيامبر م‌فرمايد: وان لم تفعل فما بلغت رسالته؛ و
معنايش اين است اگر كس امامت را قبول نند، اصل رسالت پيامبر را انار كرده و در اين صورت، اسلام را ندارد؛ و ترديدى
با قطع نظر از اين معنا، نسبت به خود خدا، مرتبه‌‌اى داريم که مرتبه اسلام است و ظاهرش همين اسلام هم در اين نيست. ول

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67


است كه با شهادتين حاصل مشود.

وقت كس شهادتين را گفت، مسلمان است؛ اما ممن است به خدا در قلبش ايمان نداشته باشد؛ ايمان يك پيوند قلب است؛
يعن واقعاً به همان چيزي كه با لسان م‌گويد، در قلب هم باور داشته باشد. حالا فوق اين درجه ايمان چيست؟ اسلام اول بايد

از شهادتين ظاهرى شروع شود، برود در اعماق قلب و ايمان شود؛ ايمان وقت در جوارح انسان بروز كند، يعن واجبات را
انجام دهد و محرمات را ترك كند، م‌شود تقوى؛ و ي درجه بالاتر از تقوا يقين است.

كه من م‌خواهم بيشتر روى اين تيه كنم. ببينيد انسان‌هاى عاقل کسان هستند كه ببينند در ناياب كجاست و آن را پيدا كنند.
انسان وقت م‌رود نانواي م‌خواهد نان بيرد، فطرتش اين است كه بويد يك نان مخصوص به او بدهد؛ لباس كه م‌خواهد

بيرد پارچه‌اى كه امتياز از ساير پارچه‌ها داشته باشد در اختيار او قرار گيرد؛ در معنويات هم گاه بنشينيم فر كنيم؛ که
الحمدله سر سفره روايات هستيم؛ و ائمه ما خيل روشن و با احاطه كامل مراحل را براى ما درجه بندى كردند.

ايمان يك درجه بالاتر از اسلام است، تقوا يك مرحله بالاتر است و بعد م‌فرمايند يقين از همه اينها بالاتر است.

سپس م‌‌فرمايند: حواستان جمع باشد؛ در ميان تمام نعمت‌هاي كه خدا در اختيار بشر قرار داده است، چيزى به اندازه يقين
نيست كه در اختيار بشر به صورت کم قرار گرفته است؛ ما بايد اين را تحصيل كنيم؛ و داراي چهار علامت است:

1ـ توكل بر خدا؛ انسان خدا را در همه امورش وكيل قرار دهد، حت در يك بحث علم خدا را وكيل خودش قرار دهد كه به او
در غايت كه مورد رضايش است، كمك كند تا به آن برسد. حالا در امور مادى و ظاهرى به طريق اول بايد انسان بر خدا توكل

كند؛ حادثه‌‌ها هم که براى انسان زياد پيش م‌آيد؛ بچه‌‌اش را از دست م‌دهد، اموالش را از دست م‌دهد؛ اينجاست که انسان در
حالت بحران و مصيبت ببيند که آيا خدا در قلب او را تسليت م‌دهد يا نه؟

اين م‌شود مقام توكل بر خدا؛ در جامعه، يك روزى عزيز م‌شود و يك روزى هم ذليل م‌شود، ـ «يوم لك و يوم عليك» ـ در هر
دو حال آيا بر خداوند توكل دارد؟ توكل بر خدا خيل مهم است. انسان خدا را در همه حالات وكيل براى خودش قرار دهد.

2ـ همچنين يك مقام بالاتر از توكل، به نام تسليم هست؛ تسليم محض بودن. ببينيد آن اسلام كه اول است كجا، و اين تسليم كه
پله دوم يقين است كجا؟! تسليم خدا بودن، شوه نردن در مقابل حوادث، تسليم اين است كه انسان در مقابل حوادث شوه

نند و از هرچه که مخواهد پيش آيد، استقبال كند.

3ـ رضاى به قضاي اله و

4ـ تفويض امور به خدا؛ اين چهار عنوان وجود دارد که إن شاء اله اگر توفيق باشد، هفته آينده مقداري در مورد آنها توضيح
مدهيم و بيان مكنيم که فرق بين توكل و تسليم چيست؟ فرق بين تسليم و رضا چيست؟ فرق بين رضا و تفويض چيست؟ إن

شاء اله.


