
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۰۵ اردیبهشت ۱۳۹۴

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 104 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

الات مرحوم امام بر دیدگاه محقق نائیناش

بنا شد در بحث امروز، اشالات که امام(رضوان اله تعال علیه) بر محقق نائین(اعل اله مقامه الشریف) دارند مطرح شود و
تقاضا کردیم از آقایان که مراجعه کرده و ببینند که مرحوم امام در اینجا مجموعاً چند اشال بر مرحوم نائین دارند.

مرحوم امام ده اشال بر محقق نائین دارند که عبارات ایشان، بسیار تلراف است و در برخ از اشالات، «کما تقدّم» یا
«مضافاً إل کذا». در پایان نیز مفرماید در کلام ایشان اشالات دیری نیز وجود دارد که دیر مجال برای بیان کردن

نیست.[1]

مقدمه آنه؛ دیدگاه مرحوم نائین کشف حم صوری یا هیولائ بود که بوئیم عقد به منزلهی مادهی اولاست و اجازه به
منزلهی صورت نوعیه است، وقت این صورت نوعیه مآید، این صورت نوعیه و این اجازه، قابلیت اینه ملیت را از اول عقد

بیاورد ندارد، اما نماءات و منافع را من حین العقد، مل برای مشتری مکند و در حقیقت مرحوم نائین تفی کردند بین
العین و المنافع. این در کلمات مرحوم نائین، اساس نظریهی نائین است که بین العین و المنافع باید تفی کنیم، با اجازه از

حین عقد، عین، متعلق مل قرار نمگیرد، بله با اجازه از حین الاجازه عین متعلق برای مل قرار مگیرد، اما نسبت به منافع
و نماءات از حین عقد است.[2]

توضیح اشال نخست مرحوم امام

اولین اشال که مرحوم امام دارند (و مهمترین اشال ایشان است و خودش نیز، ی افق را برای بحث اجتهادی باز مکند)
یکردید. آیا این تف ییت منافع تفت عین و ملیفرمایند شما بین العین و المنافع، بین ملم آن است که به مرحوم نائین

آید تصرفدر اینجا شارع نم را دارد (یعن ی؟ آیا واقعاً اجازه اقتضای این تفتعبدی یتف یه این تفیا این واقع یتف
کند و تعبدی در کار نیست و خود حقیقت اجازه، این توانای را ندارد که ملیت از حین العقد را بیاورد و فقط تأثیرش نسبت به

ملیت منافع از حین عقد است)؟

به بیان دیر؛ کلام محقق نائین از این جهت که آیا مرادش تفی واقع است یا تفی تعبدی مجمل است و روشن نیست،
تفی واقع یعن «الإجازة لم تؤثّر ف مل العین من الاول»؛ اجازه مؤثر در ملیت عین از اول نیست «و بالنسبة إلیه ناقله»

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


یعن نسبت به عین این مال اجازه عنوان ناقلیت را دارد «و یؤثّر ف مل المنافع أی صار ف المنافع ملاً من الاول» یعن این
اجازه خودش ی ماهیت دارد که این «مؤثرةٌ ف ملیة المنافع من الاول غیر مؤثر ف ملیة العین».

مرحوم امام در ادامه مفرماید دلیل نائین بر این معنا چیست؟ دلیلشان این است که اگر بوئیم اجازه نسبت به منافع، مؤثر در
ملیت منافع من الاول است این «له آثار» یعن برای اعتبار ملیت منافع آثاری وجود دارد، اما برای ملیت عین الآن (یعن از

آن موقع تا حال که هنوز مال اجازه نداده)، اگر بوئیم این عین، مل برای مشتری از اول عقد بوده، اثری برایش مترتب
نیست. خلاصه آنه؛ علت این تفی واقع این است که برای اعتبار ملیت منافع من اول العقد، اثر مترتب است، اما برای

اعتبار ملیت عین من اول العقد اثر مترتب نیست.

یکند چه بسا مرادش تفوجود دارد که آن تعابیر، تعیین م تعابیر و مؤیدات فرماید در کلمات محقق نائینمرحوم امام م
واقع است. مؤید نخست: اولین تعبیر این است که محقق نائین ما نحن فیه را به بحث اجاره تشبیه کرده است. در تشبیه

مگوئیم در این مشبه به، وجه شبه این است که در اجاره، عین، متعلّق مل نیست، اما منفعت، متعلق برای مل است، پس
،ییة المنفعة» که این تفیة العین و ملاست «بین مل یاست؛ زیرا در اجاره تف واقع یشود مراد ایشان، تفمعلوم م

تفی واقع است. مؤید دوم: محقق نائین در بعض از کلماتش فرموده بین منافع متقدّمه و متأخره از حیث امان ملیت
توانید به تملیزید کرد، منافع گذشته را نیز م ر را ملتوان الآن منافع ده سال دیهمانگونه که م وجود ندارد یعن فرق

زید در آورید. تصریح کرده «لا فرق بین المنافع المتقدمة و المنافع المتأخره». مرحوم امام مفرماید این دو مؤید، قرینه
مشود که محقق نائین تفی واقع را اراده کرده است.

ال اول مرحوم امام بر محقق نائیناش

بعد مفرماید اگر محقق نائین تفی واقع را اراده کرده باشد، چهار اشال بر آن وارد است (دقت شود که هنوز در اشال
ال بر محقق نائینچهار اش ،واقع یال اول طبق قول تفدر اش ال هست که فعلاگفتیم مجموعاً ده اش اول هستیم یعن

وارد است. این چهار اشال را جزء ده تا قرار ندهید، خلط نشود)؛

اشال اول: ما قبلا ی اشالات عقل وارد کردیم؛ مانند 1) اشال اجتماع نقیضین به این بیان که بوئیم نسبت به منافع
گذشته در ظرف بین العقد و الاجازه، در این زمان هم زید مال منافع بوده و هم نبوده، شما وقت مگوئید کشف حم، طبق
کشف حم مگوئید الآن کشف از این مکند که مشتری مال است. پس معلوم مشود خود این مجیز هم مال بوده و هم

نبوده که این مشود اجتماع نقیضین.

مال ،در این زمان دو مال است یعن ر عقلال دیزمانٍ واحد که این هم اش مالٍ واحد ف ین عل2) لزوم اجتماع مال
منافع این زمان باشند که این محال است. 3) بیان سوم برای اشال عقل این است که لاضمان، انقلاب به ضمان پیدا مکنند
یعن در این زمان این مل برای مجیز بوده و اگر این منافع را، خود مجیز تصرف مکرد ضمان نبوده، الآن که شما قائل به

کشف حم مشوید، اگر منافع را این مجیز استفاده کرده باشد، مجیز ضامن است. پس لاضمان به ضمان انقلاب پیدا کرد یا
بالعس ضمان بلا ضمان انقلاب پیدا مکند. بنابراین، خودِ این اشال عقل سه بیان داشت؛ اجتماع نقیضین، اجتماع مالین

فرماید این انقلاب (یعنکنند، مرا مطرح م ال عقلزمان واحد و انقلاب. لذا مرحوم امام همین جا که اش مال واحد ف عل
کشف حم که مستلزم این است که انقلاب پیدا کند ضمان بلاضمان)، افسد الآراء است.

اشال دوم: در این اشال مفرماید این تعبیر به ماده و صورت را نفهمیدیم چه وجه دارد؟ چرا گفتند اجازه بمنزلة الصورة



النوعیة است و عقد را به منزلهی مادهی اول و هیولای اول قرار داده است؟! اگر دلیل محقق نائین این است که این عقد بدون
اجازه مؤثر نیست، مثل این است که بوئیم هیولا، بدون صورت نوعیه اصلا چیزی نیست، عقد نیز بدون اجازه موثر نیست. این

اجازه هم مشود مثل قبض، در حال که محقق نائین در این بحث اصرار دارد بر اینه بین الاجازة و القبض فرق بذارد و
فرموده قبض، شرط است و جزء اخیر علّت تامهی مؤثریت، اما اجازه اینگونه نیست.

مرحوم امام مفرماید اگر مقصود شما از ماده و صورت این است که عقد، بدون اجازه مؤثر نیست، پس این اجازه شد مثل
قبض، بله اولای از قبض است. بعد مفرمایند «و یمن أن یقال إن الأثر مترتب عل العقد و لن الاجازه مجرد کونها انفاذ
للأمر لا یوجب تأثیراً»؛ بین انفاذ و مؤثریت ملازمه نیست یعن اگر ما گفتیم این اجازه، انفاذ عقد قبل است، معنای انفاذ این

نیست که این اجازه، در مؤثریت این عقد دخالت داشته باشد (که البته این برای تمیل این اشال است).

بنابراین مرحوم امام در این اشال مگویند اگر مقصودتان از ماده و صورت این باشد، دلیلش این است که بوئیم عقد بدون
اجازه مؤثر نیست، این در قبض نیز وجود دارد و شما دنبال این هستید که بین اجازه و قبض فرق بذارید. اگر مقصودتان این
است که «العقد یصیر بالاجازة عقدا»، بوئیم عقد با اجازه مشود عقد و قبل الاجازه عقد نیست، «فهو کما تری»؛ این همان

است که تو مبین یعن فسادش خیل روشن است؛ زیرا عقد تمام شده، چه کس مگوید تا اجازه نرسد عقد نیست، عقد تمام
است و کس نفته عقد سه رکن دارد؛ ایجاب، قبول و اجازه! عقد با ایجاب و قبول تمام مشود. مرحوم امام در پایان

مفرماید واقعش این است که محقق نائین از اینه تعبیر به ماده و صورت کرده، مجرد تفنن در عبارت بوده و چیز جدیدی
اینجا نیاورده است.

اشال سوم: مفرمایند مضمون عقد، فقط و فقط تبدیل العوضین است. توضیح آنه؛ شما وقت ی عقدی مخوانید، مگوئید
من مبیع را به شما منتقل کردم در مقابل ثمن و مشتری نیز ثمن را به شما منتقل مکند. اصلا در حقیقت عقد این تبدیل غیر از

جنس در مضمون عقد، به هیچوجه چیزی به نام نماءات مطرح نیست. شما وقت کند یعنری تعلق پیدا نمعوضین به چیز دی
را مفروشید، نمگوئید این جنس و نماءاتش و منافعش را به شما فروختم! نه، شما جنس را مفروشید و انتقال منافع ی امر
تبع است، به تبع اینه مشتری مال عین مشود، مال منافع هم مشود. پس منافع و مناءات خارج از مضمون عقد است.

به همین دلیل، مرحوم امام به محقق نائین مفرماید این اجازه اگر به این صورت است که شما مگوئید (یعن اجازه صورت
برای عقد است)، عقد غیر از تبدیل العوضین چیزی ندارد. پس در این اجازه باید انفاذ کند همان تبدیل العوضین را و اگر انفاذ
کرد تبدیل العوضین را، نتیجهاش ملیة العین است نه ملیة المنافع. اگر اجازه انفاذ مکند عقد را، «وقع مضمونه من الاول»

یعن مضمون عقد که تبدیل العوضین است، از اول عقد واقع شده است.

به بیان دیر؛ «عل فرض تسلیم ما ذکر» یعن شما گفتید این صورت است و آن ماده است و او را انفاذ مکند، متعلق انفاذ
چیست؟ تبدیل العوضین است و اصلا ربط به منافع ندارد. شما از کجا آوردید که اجازه، ملیت منافع از حین العقد را

مآورد، اما ملیت العین را نمآورد، اگر ما این حرف شما را بپذیریم (که اجازه بمنزلة الصورة است)، پس ملیة العین را
گوئید بود و نبود اجازه یند، چیز لغوی است، مکند؛ زیرا مضمون العقد، تبدیل العوضین است، اگر انفاذ هم نانفاذ م

مشود.[3] اشال چهارم[4] و ادامه اشالات مرحوم امام[5] در جلسه بعد بیان خواهد شد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نته: مرحوم امام وقت درس مفرمودند مخصوصاً درس اصول، در اصولشان خیل به کلمات مرحوم نائین اشال
مکردند. ی تقریرات از ایشان چاپ شده به نام جواهر الاصول که برای مرحوم آیت اله لنرودی است (که از شاگردان



امام(قدس سره) بودند). در آنجا پیداست که مرحوم امام چقدر روی کلام مرحوم نائین دقت مکردند و مورد اشال قرار
مدادند و مگفتند این مطلب به نجف رسیده بود و در آنجا از این مطلب ناراحت بودند که چرا کلام نائین در حوزه قم، این

مقدار مورد اشال قرار مگیرد. به هر حال، بحث طلب است، مرحوم امام شأن و هویتش هیچ تناسب نداشت با اینه بخواهد
همینگونه است و این درس است و بحث علم ال کند، بحث علمر اشرده روی جهات دین و خدای عن عنادٍ و عن لجاج

به ما مدهد. بالأخره در بحثهای اجتهادی فر این را بنید ی سطر که مخواهید بنویسید ده سال بعد، پنجاه سال بعد،
افرادی مآیند ممن است به نقطه نقطه این سطر اشال کنند. لذا تا متوانید و تا متوانیم هر چه مخواهیم بنویسیم به عنوان

بحثهای استدلال و اجتهادی، خیل دقیق بنویسیم حت الامان اشال کمتری به آن وارد بشود.

[2] ـ «و مما ذكرنا ظهر ما ف إفادات بعض أعاظم العصر(رحمه اله)؛ من أنّ الإجازة ليست كالقبض، بل ه صورة للمادة
المتحقّقة، و إنفاذ من المالك لما سبق، كإنفاذ الحاكم حم مجتهد آخر، فما يمن ترتيبه من السابق بإنفاذ المالك يجب ترتيبه.
فعل هذا: تون واسطة بين الشف الحقيق و النقل، و هو الشف الحم الموافق للقاعدة. ثم أوضح مراده: بأنّ الإجازة لما

كانت إنفاذاً لما سبق، فمن جهة أنّ السبب التام للنقل لا يتحقّق بدونها، فه ناقلة، و من حيث أنّها إنفاذ، يجب من حين الإجازة
ترتيب الآثار الت لها اعتبار وجود حين الإجازة من حين العقد، فه كاشفة. فعل هذا: يقع التفيك بين الملك و آثاره من النماء و
المنافع، فالملية لا يمن تحقّقها قبل الإجازة، و ليس لها اعتبار وجود ف الحال، بخلاف المنافع فإنّه يمن تحقّقها من قبل؛ لأنّ

الحال باعتبار تعلّق الضمان بها، فلو أجاز المالك استيفاء المنافع لمستوفيها، تسقط أجرتها و ضمانها. ثم لها اعتبار وجود ف
قال: كما يمن اعتبار التأخّر ف المملوك مع عدم إمان تأخّر الملك كما ف الإجارة، كذا يمن اعتبار التقدّم فيه، فإذا تحقّقت
الإجازة فالنقل و إن حصل حينها، إ أنّ المنقول‐ باعتبار آثاره يتحقّق من قبل، و هذا كشف حم؛ أي نقل حقيق مع ترتيب

الآثار السابقة الت أمن ترتيبها عل العقد بوصف أسبق، انته ملخّصاً.» كتاب البيع (للإمام الخمين)، ج2، ص227‐226.

[3] ـ «أقول: ف كلامه اضطراب، و لم يتّضح أنّ مراده من التفيك هل هو التفيك الواقع؛ بمعن أنّ الإجازة لم تؤثّر ف ملك
العين من الأول، بل ناقلة بالنسبة إليه ف الحال، و تؤثّر ف ملك المنافع و النماءات من الأول؛ أي بعد الإجازة صارت المنافع ملاً
له من الأول؛ لأنّ اعتبار الملية فيها له آثار، دون ملية العين، كما هو ظاهر بعض تعبيراته، كتشبيه المقام بالإجارة، و التصريح
بعدم الفرق بين المنافع المتأخّرة و المتقدّمة؟ أو مراده التفيك تعبداً، فذهب إل حصول الملية بالنسبة إل العين ف الحال، و

ل: فلأنّه مضافاً إلالأو ا علمنهما. أم أي عل ل؟ و كيف كان: لا يصحالمنافع و النماءات من الأو ة بالنسبة إليترتيب آثار المل
الإشالات العقلية المتقدّمة بالنسبة إل المنافع و النماءات، كانقلاب اللاضمان إل الضمان من الأول، و سائر الإشالات. و

مضافاً إل أنّ التعبير بالمادة و الصورة لم يتّضح وجهه، فإن كان الوجه هو عدم مؤثّرية العقد إ بها، فهذا موجود ف القبض، بل
أول فيه؛ لأنّه الجزء الأخير للسبب، فيمن أن يقال: إنّ الأثر مترتّب عليه، و أما الإجازة فصرف كونها إنفاذاً للعقد، لا يوجب ذلك.

ون مضمونه إالعبارة. يرد عليه: أنّ العقد لا ي و إن كان الوجه أنّ العقد يصير عقداً بالإجازة، فهو كما ترى، و لعلّه تفنّن ف
تها لها، لا لأصالتها فاً لمالك العين؛ لتبعيتبديل العوضين، و المنافع و النماءات خارجة عن مضمون العقد، و إنّما تصير مل

النقل، و هو واضح. و عل هذا: فإنفاذ العقد إن أمن بما رامه، وقع مضمونه من الأول عل فرض تسليم ما ذكره، و إ وقع لغواً،
و لا معن للتفيك المذكور.» كتاب البيع (للإمام الخمين)، ج2، ص228‐227.

[4] ـ «مع أنّ وجود الأثر لو كان يصحح الملية من الأول، لان لملية العين من الأول أثر، و هو ملية المنافع، و النماءات
بتبعها، و إيجاب الضمان من الأول مع الغض عن الإشال العقل.» همان، ص228.

[5] ـ «فالأول عل هذا الفرض أن يقال: إنّ الإجازة لما كانت إنفاذاً لمضمون العقد، وقع صحيحاً من الأول، و أثره ملية
العين، و ملية النماءات و المنافع تبعاً، و الضمان عل فرض الاستيفاء و التلف، بل ضمان العين أيضاً ف بعض الفروض. فما

أفاده: من أنّه ليس للملية السابقة اعتبار وجود ف الحال بخلاف ملية المنافع، غير متّجه. و بهذا يتّضح الإشال ف الاحتمال
الثان؛ فإنّ وجه البناء التعبدي عل ترتيب آثار الملية ف النماءات و المنافع، ليس كون الإجازة إنفاذاً للعقد، بل لو كان الإنفاذ

موجباً للتعبد عل طبقه، لا بدّ من القول بتعبد ترتيب آثار ملية العين لا المنافع؛ لأنّ الإنفاذ غير مربوط بها، فالتعبد بها‐ تبعاً



للإنفاذ لا معن له. ثم لم يتّضح أنّ التعبد بترتيب الآثار، هل هو تعبد عقلائ أو شرع؟ فإن كان الأول: فلا وجه له، بل التعبد بما
يك، و إن إنفاذه بالعمومات، فلا وجه للتففلا دليل عليه؛ لأنّ العقد بمضمونه إن أم :بناء العقلاء. و إن كان الثان ذكر ليس ف
وقع باطً من رأسه، فلا معن للتفيك أيضاً، فظهر أنّ دعوى كون ذلك موافقاً للقاعدة، غير مسموعة. ثم ف كلامه مواقع للنظر،
كدعوى عدم الفرق بين المنافع اللاحقة و السابقة، مع أنّ الإشالات العقلية‐ كالانقلاب، و الجمع بين المالين و غيرهما لا ترد
ف اللاحقة؛ لعدم مض الزمان، و إمان نقل الزمان قبل تحقّق زمانه، بخلاف ما مض زمانه و وقع فيه عل نحو. و كقوله: لو
أجاز المالك استيفاء المنافع لمستوف المنفعة، تسقط أجرتها و ضمانها، فإنّه إن كان المراد أنّ الإجازة كناية عن إسقاطها، فهو
غير مربوط بالمقام. و إن كان المراد أنّ الإجازة توجب حصول الملية حال الإتلاف، فلا معن لإسقاط الضمان، بل لازمه عدم

أنّ الإجازة لا تصلح للتمليك من غير سبق عقد، مع عدم معن ة. مضافاً إلالات العقليثبوته، مع أنّه فاسد، و ترد عليه الإش
م الحاكم نافذ، أنفذه المجتهد أو لا، فإنفاذ الثانم مجتهد آخر، فإنّ حة التالف المعدوم. و كتنظير المقام بإنفاذ الحاكم حيلمل
نّه أيضاً غير متّجه فان له وجه، لالقول به ل عل ‐م العاممه، و لو مثّل له بإنفاذ المجتهد حل حال حكاشف عن نفوذ الأو

غير متّجه. و مما ذكرناه يظهر النظر فيما ذكره ف آخرة البحث، قال: إنّ الشف الحم موافق للقاعدة؛ للفرق بين الامور
المتأخّرة الدخيلة ف المتقدّم، فإنّها عل أقسام: الأول: كالقبض ف الصرف، و السلم، و الهبة، و الوقف، و نحوه، فيتوقّف فيه تأثير

العقد عل وجوده، و لا مجال لتوهم الشف فيه، سواء كان جزء المؤثّر، كالقبض ف الصرف، و السلم، أو شرط الصحة،
كالقبض ف الرهن، و الهبة، و الوقف. الثان: كالإجازة من المالك و المرتهن و نحوهما، فحيث إنّه ناظر إل تنفيذ ما وقع سابقاً،

فيوجب تأثيره فيما سبق بالنسبة إل ما يمن أن يتعلّق به الإنفاذ. الثالث: كإخراج الزكاة بعد بيع الزكوي، و إبراء الدين من
المرتهن، و فكّ الراهن الرهانة، و هذا أيضاً كالثان بحم العقلاء؛ فإنّهم يرون الأمر الذي يصير موضوعاً لحم‐ بتوسط عنوان

متأخّر أنّه هو الموضوع، و الآثار تترتّب عليه من الأول، و المتأخّر واسطة ف الثبوت، و الأدلّة إمضاء لذلك. نعم، هذا يختص بما
إذا كان السابق تمام الموضوع بالنسبة إل الآثار، كالنماء و المنافع، فبالإجازة ينشف تحقّق حرية الولد من قبل، لنّه لا ينشف
بها أنّ وطء الزوجة الت عقد عليها الفضول، زناء بذات البعل، و لا تحقّق الزوجية. و السر فيه: أنّ ترتيب الآثار من قبل إنّما هو
بالنسبة إل الآثار الت لها اعتبار بقاء ف زمان الإجازة لا غيرها، و لا نفس المنشأ، انته ملخّصاً. و قد مر ما فيه من الإشالات

الصرف و السلم، فجعله جزء السبب، و بينه ف تفريقه بين القبض ف وضوح النظر ف ة، و يرد عليه زائداً: مضافاً إلالعقلي
الرهن و الهبة و الوقف، فجعله شرط الصحة؛ ضرورة عدم الفرق بينهما نصاً و فتوى، بل القبض ف الجميع شرط عند الاعتبار، و
لا دليل عل هذا الفرق، فراجع. و مضافاً إل ما ف دعوى عدم مجال توهم الشف فيه، مع أنّه أول بتوهمه من القسم الثالث كما

لا يخف، و ظاهر «الجواهر» احتمال الشف ف السلم. و مضافاً إل ما ف قوله: إنّ الإجازة إنفاذ لما سلف؛ لما عرفت من
الإشالات عليه. مع أنّ ما سلف نفسه باق، لا بما أنّه سلف، و مقتض بقائه ف الحال هو النقل، كما هو واضح. و مضافاً إل ما

مر: من عدم الوجه ف تفيك مضمون العقد و المنافع و النماءات. و مضافاً إل أنّ لا معن لإنفاذ المنافع و النماءات رأساً، إ أن
يرجع إل ترتيب آثار وجود العقد بالنسبة إليهما، و عدم ترتيب آثاره بذاته، و هو كما ترى تفيك باطل، لا يرض به أحد، فضً عن

كونه موافقاً لقواعد العقلاء. مع أنّ الجمع بين إيجاب الوفاء بالعقد‐ أي بمضمونه الذي هو تبديل العوضين و بين التعبد بترتيب
الآثار حتّ الإمان، جمع بين المتنافيين، و لا يمن الجمع بينهما بدليل واحد ك اوفُوا بِالْعقُودِ و غيره. و بهذا يظهر النظر ف كلام

الشيخ الأعظم (قدّس سره)، حيث ذهب إل اقتضاء الدليل‐ بدليل الاقتضاء ذلك، مع أنّه عل الفرض الثالث لا بدّ من القول
بالبطلان رأساً؛ لعدم إمان الجمع بين إنفاذ المعاملات بمضمونها‐ عل فرض عدم الإمان و الحم تعبداً بترتيب الآثار. و

مضافاً إل بطلان التفيك بين حرية الولد ف مسألة الوليدة، و بين كون الوطء زناء بذات البعل و نفس الزوجية؛ لأنّ لل منها أثراً
حال الإجازة، و أثر الثان الحرمة أبداً. أنّ ما أفاده ف القسم الثالث‐ من أنّ دخالة المتأخّر من قبيل الواسطة ف الثبوت عند

العقلاء ضعيف جدّاً؛ لأنّ الشء المتأخّر كالإجازة، إذا كان دخيً بنظر العقلاء، يون الموضوع هو العقد مع هذا الشرط المتأخّر.
فدعوى كون الموضوع هو ذات المتقدّم، و العنوان المتأخّر واسطة ف الثبوت، لا عين لها و لا أثر ف سوق العقلاء، و إنّما هو أمر

أبداه أصحاب البحث؛ حرصاً عل تطبيق القواعد عل ما لا يون موافقاً لها. و أول بالضعف الأمثلة الت جعلها من هذا القبيل،
كإخراج الزكاة بعد بيع الزكوي؛ فإنّه لا ينطبق عل مدّعاه، مع فساده ف نفسه؛ ضرورة أنّ العين الزكوية: إما مشتركة بين صاحب

المال و أرباب الزكاة بالإشاعة كما هو الأظهر. أو متعلّقة لحقّهم؛ بنحو لا يجوز التصرف إ بعد إخراج الزكاة، و إنّما تتخلّص
العين عن الإشاعة أو الحق بعد أدائها، فيف يقال: إنّ إخراج الزكاة موجب لصحة البيع من الأول، و أي شء واسطة ف الثبوت؟!

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


و كذا ف الرهن المتعلّق لحق الدائن، فإنّه لا يتخلّص عن الحق إ بعد سقوط الدين أو فكّ الرهن، و لا معن لعدم كونه رهناً من
الأول؛ أي حال الدين. و ف كلامه بعض أنظار اخر تركناها، كقوله: إنّ العقد تمام الموضوع بالنسبة إل المنافع و النماءات، و قد

مر بعضها، فراجع. و بالجملة: ما أفاده (رحمه اله) لا ينطبق عل قواعد عقلائية، و لا يمن تصحيحه بالأدلّة العامة، و القواعد
الشرعية.» همان، ص233-228.


