
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۳۰ اردیبهشت ۱۳۹۴

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 103 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

سؤال:...؟
پاسخ استاد: ی از این موارد این است که ما بخواهیم استصحاب ی فرد یا ی جزئ را بنیم و آثار کل را بر آن بار کنیم

اینجا ایشان فرمودند مسئله سه صورت دارد. صورت اول این است که کل از همان ذاتیات مثل جنس، نوع و فصل است. در
این صورت فرمودند مانع ندارد اگر استصحاب فرد کنیم و بخواهیم آثار این جنس، نوع یا فصل را بار کنیم. دلیلشان این بود
که این نوع کل با فرد اتحاد در وجود دارد. مرحوم آقای خوئ اصل مدعا و ادعا را پذیرفتند اما فرمودند مسئله از باب اتحاد

کل و فرد نیست، آمدند از همان راه بیان قضایای حقیقیه وارد شدند.

دیدگاه مرحوم امام و مرحوم خوئ

مرحوم امام(قدس سره) هم در اصل مدعا بحث ندارد که در آنجای که کل از ذاتیات هست ما اثر این کل را بر این مستصحب
که فرد و جزئ هست بار مکنیم اما ایشان هم فرمودند مسئلهی کل، فرد و اتحاد خارج را نباید مطرح کنیم.

ی تعبیری در کلمات مرحوم محقق اصفهان وجود دارد و آن اینه ما نباید بین اتحاد خارج و اتحاد عنوان خلط کنیم و این
دو تا در کلام مرحوم آخوند خلط شده است. درست است فرد و کلّ از حیث وجود خارج اتحاد دارند اما از حیث عنوان بین
آنها ممن است فرق باشد ‐ و این تعبیری که از امام نقل کردیم لعل متّخذ از همین فرمایش مرحوم اصفهان باشد ‐ بعد نتیجه
این مشود که ما در استصحاب آنچه به عنوان مستصحب هست را باید اثرش را بار کنیم، اثر عنوان دیر ولو آن عنوان با این

مستصحب اتحاد وجودی دارند ما نباید بیائیم در اینجا بار کنیم.

ت یاگر ما آمدیم به عنوان صلاتی ،اتحاد وجودی است هذا العمل هم صلاةٌ و هم غصب در صلاة در دار غصب مثلا
استصحاب را جاری کردیم نمتوانیم بوئیم چون با غصب اتحاد وجودی دارد پس آثار غصبیت هم بر آن بار شود. در

استصحاب دست ما بسته است. فقط در محدودهی آن عنوان مستصحب متوانیم اثر بار کنیم. عنوان مستصحب اگر فرد
هست ما حق نداریم اثری که برای عنوان کل در شریعت بار شده را بر او بار کنیم و بالعس اگر مستصحب ما کلّ هست

اثری که برای فرد بار شده را نمتوانیم برای کل بار کنیم و هر کدام در دایرهی عنوان خودش است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


منته مرحوم آقای خوئ فرمودند در قضایای حقیقیه اصلا ما عنوان کل بما هو کل که موضوع برای حم قرار بیرد را
نداریم و اصلا روی بیان ایشان دیر جای که کلّ بما هو کل موضوع برای اثر باشد را نداریم.

اگر در ذهنتان باشد خود ما هم در بحث استصحاب کل ی چنین مطلب را داشتیم حالا یا همان موقع هم از ایشان گرفتیم و
یا در ذهن خودمان آمده بود. ما در شریعت برای کلّ من حیث هو کل که بوئیم عنوان کل با قطع نظر از افراد خارجاش

موضوع برای حم است نداریم.

وئیم در قضایای حقیقیه ولو به حسب ظاهر یاست که ب و آقای خوئ همین مبنای مرحوم نائین شود؛ یاینجا دو مبنا م
یسم إذا وجد مایع» اما این به حسب واقع افراد خمر است. یعن «گوئیم «الخمر حرامموضوع قرار گرفته، م عنوان کل

بالخمر فهو حرام» مرود در مصادیق. روی مبنای امام و مرحوم آخوند و دیران که مگویند موضوع در این قضایا طبایع
است، وقت مگوید «الخمر حرام» کاری به این فرد خارج اصلا ندارد بله  طبیعت الخمر مراد است. منته اینهای هم که

قائل به طبیعت هستند طبیعت من حیث ه ه را که نمگویند، چون این طبیعت موضوع برای حم قرار نمگیرد، طبیعت از
حیث اینه مرآت برای افراد خارج هست، منطبق بر خارج است.

روی نظر امام اصلا ملف در نظر گرفته نمشود. یعن فرق و اختلاف نظر امام با دیران در بحث موضوع تلیف است نه
متعلّق تلیف؛ و الا امام هم همان انحلال را که نائین در متعلّق قائل است را قائل است و البته این ی از اشالات بود که بعداً

ما بر امام وارد کردیم و همین نقطه مورد غفلت خیلها که راجع به نظر امام دارند بحث مکنند که من در جلسات بحث
خطابات قانونیه در درس گفتم که مورد غفلت خیلها قرار گرفته است.

امام و مرحوم آقای خوئ در اینجا اصل مدعای آخوند را پذیرفتهاند، یعن با استصحاب فرد، اثر کل اگر ذاتای از این ذاتیات
باب عیساقوج و جنس نوع و فصل باشد بار مشود، هیچ ی از این دو بزرگوار دلیل آخوند را نپذیرفتند و مفرمایند نه اینه

اینها اتحاد وجود در عالم خارج دارند، این دلیل نیست و به آن فرمایش مرحوم اصفهان اشاره کردیم.

منته آقای خوئ مگویند ما از راه قضایای حقیقیه مآئیم که در حقیقت ولو به حسب ظاهر موضوع قضیه (نه موضوع
تلیف) الخمر موضوعش ی عنوان کل است اما در واقع مراد افراد است، وقت مراد افراد شد نتیجه این مشود. حت خود

ایشان اینجا تصریح دارد که کلّ من حیث هو کل، جای در شریعت نداریم که بر آن اثر مترتب باشد. عرض کردم من هم یادم
مآید ما اصلا در آنجا هم عل المبنا همهی بحثها را مطرح کردیم استصحاب کل قسم اول، کل قسم دوم، سوم، اینها روی

فرض است که ما برای کل من حیث هو کل، یعن عنوان کل مع قطع النظر عن العنوان الفرد اثر بار کنیم.

پس کلام امام و آقای خوئ تا اینجا به هم منته مشود. منته ایشان مفرماید کل من حیث هو کل موضوع برای اثری
نیست، امام مفرمایند نه، کل مرآة برای افراد بودن موضوع برای اثر است. نتیجه این مشود اثر برای آن فرد بار مشود،

نتیجه این مشود که ما دو جور اثر، ی من حیث الفرد و ی من حیث الل نداریم. یعن اصلا وجه نیست که بیائیم این
نزاع را داشته باشیم، منته مرحوم آخوند که این را ذکر کردند نه از این باب است که ایشان هم بوید دو جور اثر هست،

مخواهند برای دو قسم دیر مقدمه قرار بدهند.

رسیدیم به کلام امام و عرض کردیم ی وقت هست که ما کل من حیث هو کل را مخواهیم استصحاب کنیم و ی وقت فرد
من حیث هو فرد را مخواهیم استصحاب کنیم، این دو. ی وقت کل منطبق بر این فرد خارج را مخواهیم استصحاب کنیم
فرمودند در آنجای که فرد مستصحب واقع مشود و کلّ منطبق بر او کلای است که منطبق بر این فرد در عالم خارج هست،

ما متوانیم اثرش را بار کنیم بوئیم این مایع فردی از افراد کر بوده قبلا. الآن ش مکنیم این مایع خارج آیا کریت خودش را



از دست داد یا نه؟ استصحاب مکنیم بقاء کریت این مایع را و در نتیجه آثار کلّ عنوان کر، الر غیر منفعل، الر مطهر، آن
آثار کل را هم بر این مایع بار مکنیم، باز ذهنتان را نبرید روی اینه اینجا اثر برای کلّ شد، باز همان اختلاف در اینجا مطرح

مشود. مثل آقای خوئ و ... مگویند الر غیر منفعل، عنوان کل کر نیست همین مصادیق خارجاش است که غیر منفعل
است، همین اهداف خارجیه است، روی مبنای امام مگوئیم حم آمده روی عنوان اما للإشارة إل الأفراد، برای اینه مرآة برای

افراد قرار بیرد.

اما اگر ی آب قبلا با این آب کر متحد بوده، شما نمآئید فرد کریت را مستصحب قرار بدهید، در این مثال اول مگوئیم کان
هذا المایع کرا و مستصحب را فردی قرار مدهیم، آثار کل کریت باشد مشود اما اگر گفتیم ی آب در خارج داریم مدانیم
که این آب کر بوده اما الآن در اصل وجود این مایع خارج ش داریم، نمدانیم ی کس آن روزنهی این حوض را باز کرده

ریت باقما در این است که این مایع موجود آیا به ک گفتیم شم است. در اول از بین رفته یا آب باق و آب به طور کل
است یا نه؟ حالا اگر در اصل وجود این مایع ش کنیم یعن در بقای آن. اینجا مآئیم استصحاب مکنیم بقاء الماء را و

مگوئیم آب قبلا بوده و الآن هم ش داریم هست یا نه؟ استصحاب مکنیم بقاء الماء را. اینجا اگر با استصحاب بقاء الماء
بخواهیم کریت را اثبات کنیم، اصل مثبت مشود.

دیدگاه مرحوم آخوند و بررس آن

مرحوم آخوند که بین خارج محمول و محمول بالضمیمه آمد تفی کرد، اگر در عباراتش دقت کنید ی میزان از عبارات
آخوند در مآید. آخوند مگوید در خارج محمول اصل مثبت نیست، بوئیم این انسان قبلا موجود بوده و الآن هم موجود است.

آثار کل امان را که امان خارج محمول است بر آن بار کنیم. یا مثال که خود آخوند زده است. ملیت و غصبیت را مثال
زده است. در مثال ملیت بوئیم قبلا این مال مل زید بوده الآن هم استصحاب کنیم بقاء ملیت را، ملیت این مال برای زید

و آثار کلّ ملیت را بار کنیم، این ی بیان است.

بیان دوم اینه بوئیم ش داریم این زیدی که قبلا بود و مال این مال بود الآن زید موجود است یا نه؟ استصحاب کنیم بقاء
زید را و بخواهیم با آن ملیت این مال برای زید را اثبات کنیم.

چرا آخوند بین خارج محمول و محمول بالضمیمه فرق گذاشته، در محمول بالضمیمه مثال به اسود و ابیض مزند، ی دیواری
قبلا اسود بوده و الآن ش داریم که آیا اسود هست یا نه؟ بقاء سواد را استصحاب مکنیم. در همین مثال دوم اگر مثال را

اینطور بوئیم که این دیوار قبلا موجود بوده است و دارای سیاه، الآن ش در بقاء دیوار داریم یا نه؟ بوئیم استصحاب کنیم
بقاء جدار را اما با آن سواد را اثبات کنیم.

در ذهن مرحوم آخوند چه بوده که بین ملیت و سواد فرق گذاشته، در هر دو ما دو تا مثال مزنیم، بین اینها چه فرق وجود
دارد؟ در مثال ملیت ی وقت مگوئیم این مال مل زید بوده، الآن ش مکنیم مل زید هست یا نه؟ استصحاب مکنیم

ملیت این مال برای زید را، عین همین بیان هم در این سواد مآید، مگوئیم این دیوار کان اسود و الآن ش مکنیم اسودیتش
را از دست داده یا نه؟ استصحاب مکنیم بقاء سواد را.

ما باشیم و عبارت مرحوم آخوند؛ ایشان مگوید در مواردی که شما استصحاب فرد مکنید، عنوان ذات من ذاتیات الخمس،
من باب ذاتیات البرهان، که از ذات ذات کنید، آن عنوان کلدو: استصحاب فرد م .را بر آن بار کنید، این ی اثر این ذات

برهان تعبیر به خارج محمول مکنند. اینها الفاظ خیل مشل هم نیست یعن خارج عن ذات الموضوع و برای حل آن غیر از



تصور موضوع نیاز به چیز دیری نیست. شما وقت مگوئید الإنسان ممن، خود ماهیت انسان را تصور کنید امان را برایش
حمل مکنید. آخوند مگوید اینجا هم اثر این کل بار است، منته در اینجا آخوند مثال به ملیت را مزند و عرض کردیم

نیست، مرادش امور انتزاع و ... مرادش از خارج محمول در اینجا آن اصطلاح فلسف یناسب مثل مرحوم مشمحشین از م
و اعتباری است. امور انتزاع مثل فوقیت و تحیت، امور اعتباری مثل ملیت.

ایشان مفرماید اگر ما آمدیم ی فردی از افراد ملیت را مستصحب قرار دادیم آثار کلّ ملیت را بار کنیم. مآیند سراغ
محمول بالضمیمه که این عنوان عرض را دارد مثل ابیض و اسود، مفرمایند اگر شما ی فرد را مستصحب قرار دادید آثار
کلّ آن فرد را نمتوانید بار کنید، یعن اولین حرف این است که چه چیز در ذهن آخوند بوده که اگر گفتیم این دیوار قبلا سیاه
بوده و الآن ش مکنیم سیاه است یا نه؟ مثلا آثار سیاه بودن خصوص این دیوار را ما متوانیم بار کنیم اما آثار اسود بودن

کلّ را نمشود بار کرد، اگر مرادشان اینطور بود، چون گفتیم هم در ملیت و هم این مسئلهی اسود دو جور مشود مثال زد.

آنچه در ذهن آخوند بوده این است که در امور انتزاعیه و اعتباریه، ی وجود مستقل نیست، بین فوقیت و فوق، بین تحتیت و
تحت دو تا وجود نداریم، در ملیت و این مال دو تا وجود نیست یا ملیت و این صاحب مال (زید)، ملیت ی عنوان اعتباری
است که شارع یا عقلا این مال را برای زید اعتبار مکنند. فوقیت ی امر انتزاع است و تابع منشأ انتزاع است، وجود مستقل

ما به ازای خارج الموضوع، یعن ما به ازا نه غیر محتاج إل وجود مستقل دارد. مستقل یعن ندارد، اما سواد و بیاض ی
دارد متوانیم بوئیم این سیاه است و این سفیدی است، غیر از معروضش خودش ما به ازا دارد.

آخوند مخواهد بفرماید اصل مثبت کجا پیش مآید؟ اصل مثبت جای پیش مآید که پای دو تا وجود در کار است ی را ما
مخواهیم مستصحب قرار بدهیم و مخواهیم اثر وجود دوم را بر مستصحب بار کنیم، در باب ملیت و غصبیت دو تا وجود

نیست، چون دو تا وجود نیست شما وقت منشأ انتزاع را استصحاب کردید اثر آن امر انتزاع را بر آن بار مکنید.

مورد اعتبار این است که مگوئیم کان زید مالاً لهذا المال، این مورد اعتبار است و الآن هم استصحاب مکنیم زید مال این
مال است، آثار کل ملیت را بر آن بار مکنید، فرض کنید بوئیم آثار کل ملیت ییش استطاعت است فهو مستطیع، آثار
کل ملیت این است که هو غن لا یجوز دفع الزکاة إلیه، مثلا بیائیم اینها را هم آثار کل ملیت قرار بدهیم، اینجا چون دو تا

وجود نیست آخوند مگوید مانع ندارد بین ملیت و محل اعتبار، ما دو تا وجود نداریم اما در این اسود و ابیض دو تا وجود
هست.

مگوئیم یقین داریم زید موجود است و مال هم موجود است، ی زیدی است در خانهای منشسته که خانه مال او بوده، دو
روز پیش یقین داشتیم که این زید مال خانه است، مسلم الآن ملیتش را استصحاب مکنیم. اینجا بلا اشال مانع ندارد، در

داریم این سیاه الآن ش روی آن بوده و یقین داریم دیوار موجود است ول دیواری این سیاه گوئیم یهمین سواد هم م
دارد یا نه؟ مگوئیم این دیوار دیروز اسود بوده یقیناً، الآن ش داریم اسود هست یا نه، بقاء سیاه را استصحاب مکنیم.

اینه آخوند مگوید در محمول بالضمیمه ما به ازای مستقل دارد، ما به ازای مستقل را متوانیم برای آن اعتباریات و
انتزاعیات درست کنیم یعن بوئیم زید خودش ی وجودی است و این ملیت هم وجود اعتباری دوم است، اگر مراد این باشد.

لذا اینجا اصلا مشل این است که آخوند چه در ذهن شریفش بوده و اگر این بوده اشالش خیل واضح است یعن نمتواند
فارق باشد. اگر مقصود آخوند از فرق بین قسم دوم و سوم، یعن مخارج محمول و محمول بالضمیمه این بوده که در خارج
محمول ما، ما به ازای مستقل نداریم لذا اصل مثبت نیست، در محمول بالضمیمه ما به ازای مستقل داریم لذا مثبت است.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


