
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۲۶ فروردین ۱۳۹۴

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 101 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

بعد از اینه بحث استثناءات اصل مثبت تمام شد اموری را به عنوان تزییل و مباحث که در ذیل اصل مثبت باید مطرح کنیم باید
عنوان شود، امر اول این است که ما در اصل مثبت روشن کردیم که تنها آثار شرعیهی مستصحب را و آثار عقلیهی مستصحب

را بر خود مستصحب بار مکنیم اما آثار شرع یا آثار عقل که بر واسطه مترتب هست بر مستصحب بار نمشود، بحث در
این است که حالا اگر نسبت بین این مستصحب و واسطه نسبت فرد و کلّ باشد آیا در اینجا هم همینطور است؟

اگر در ذهن شریفتان باشد ما در بحث استصحاب فرد مردد مرر این تعبیر را داشتیم که با استصحاب فرد ما آثار کل را
نمتوانیم بار کنیم و با استصحاب کل آثار فرد را نمتوانیم بار کنیم، چون هر کدام عنوان اصل مثبت را دارد.

ادامه کلام شیخ انصاری

مرحوم شیخ انصاری در بحث اصل مثبت مفرماید «لا فرق ف ما ذکرنا» یعن در عدم جریان اصل مثبت «بین کون العنوان
الذی یون واسطةً متّحد الوجود مع المستصحب» با مستصحب متحد الوجود باشد أو مغایره، یا مغایر با مستصحب باشد. در

نتیجه اگر مستصحب ما فرد است، اگر ی آثاری برای خود کل بار هست نمتوانیم بر آن بار کنیم و بالعس.

کلام مرحوم آخوند

از عناوین ذاتیهی مستصحب است، مثلا فرمایند اگر این عنوان کلدر اینجا دادند که م تفصیل مرحوم آخوند(قدس سره) ی
مثل نوع، جنس، فصل، در چنین مواردی ما آثار این عناوین کلیه را بر مستصحب بار مکنیم، اگر استصحاب فرد کردیم آثار
مترتبهی بر نوع این فرد، جنس این فرد، فصل را بر این بار مکنیم و دلیلشان این است که «العنوان الل لا یون موجوداً إلا

بوجود الافراد» خود نوع ی وجود منحاظ ندارد بله عین وجود فرد است، جنس و فصل همینطور.

فرض این است که ما مستصحب را مخواهیم فرد قرار بدهیم اما آثار کل را مخواهیم بر آن بار کنیم. بحث در این است که
بالأخره ی عناوین کلیهای که با مستصحب متحد است آخوند مفرماید اگر این عنوان ذات را دارد بلا اشال آثار بر آن بار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مشود، یعن آثار این عنوان کل بر این مستصحب بار مشود اما اگر آن عنوان کل از عوارض نسبت به این مستصحب
است، اینجا مرحوم آخوند تفصیل دادند و آن این است که فرمودند اگر این عنوان عرض از محمولات خارج محمول باشد

اینجا استصحاب جریان دارد و آثار این کل بر فرد جاری است، اما اگر محمول بالضمیمه باشد، اینجا آثار کل بر مستصحب
جاری نیست، تفسیری که خود مرحوم آخوند مکند غیر از آن تفسیری است که در منطق و فلسفه برای این دو تا لفظ ذکر

کردند.

در فلسفه وقت مگویند خارج محمول، یعن ی عنوان که از ذات ی شء خارج است اما اگر بخواهد بر آن شء حمل شود
نیازی به ضمیمه کردن چیزی ندارد. مثل اینه مگوئیم الانسان ممن، امان از خارج محمول است. امان نه در جنس انسان
است و نه در فصل انسان است، اما اگر بخواهیم این ممن را بر انسان حمل کنیم نیازی به اینه به این انسان ضمیمهای بشود

و بعد از آن ضمیمه این ممن حمل شود نیست.

در مقابل محمول بالضمیمه مثل الانسان عالم اول علم باید ضمیمهی انسان بشود تا بعد این عالم حمل بر آن بشود. اما اینجا
مرحوم آخوند مفرماید خارج محمول تعبیری که مکنند مفرمایند اموری که غیر از منشأ انتزاع و غیر از محل اعتبار چیز

دیری ندارد. خارج محمول عناوین انتزاعیه یا اعتباریهای که خودشان ما به ازا ندارند، واقعیت برایشان نیست إلا منشأ انتزاع،
إلا محل اعتبار. میفرمایند ملیت و غصبیت خارج محمول است، ملیت ی امر اعتباری است محل اعتبار دارد اعتبار مکنیم

غیر از محل اعتبار ندارد. امور انتزاعیه هم هیچ حقیقت یت ‐ به تعبیر ایشان ‐ هیچ حقیقتزید است، این مل این مال مل
غیر از منشأ انتزاع ندارد، وقت کس جای را عدواناً تصرف مکند ما غصبیت را انتزاع مکنیم.

آخوند مفرماید در این عناوین که عنوان خارج محمول را دارند و به تفسیر ایشان از امور انتزاعیه و اعتباریه هستند،
برای زید بوده، الآن هم این مال مل وئیم این مال دیروز ملنیست. ب استصحاب در فرد مانع از اجرای آثار آن عنوان کل
برای زید است. بعد بیائیم آثار کلّ ملیت را بر آن بار کنیم. یا در باب غصبیت؛ در اینجا ایشان مفرماید استصحاب جریان
دارد و اثر کل بر این معنون بار مشود، اثر مترتب بر عنوان کلّ، عنوان الملیة ی عنوان  کل است، حالا ما بیائیم آن آثار

کل را بر این مورد و مصداق جاری کنیم اما اگر خارج بالضمیمه باشد ‐ برای خارج بالضمیمه به بیاض و سواد مثال مزنند
‐  که بوئیم اگر ی شیئ قبلا موجود بوده و بیاض هم بوده، الآن اگر ما در وجود او ش کنیم استصحاب بقاء وجود مکنیم

اما نمتوانیم آثار کل بیاض را بر او مترتب کنیم، اگر ی شیئ قبلا موجود بوده و اسود بوده، الآن ش در وجود او داریم،
نمتوانیم بوئیم این شء موجود قبلا بوده و الآن هم هست و آثار کلّ سواد را بر آن بار کنیم.

ی چنین تفصیل را مرحوم آخوند دادند که خلاصهی این تفصیل این است که ما بین عناوین ذات و عرض باید تفصیل بدهیم،
کنیم اما در عناوین عرضاین عنوان را بر آن بار م دهیم آثار کلما معنون را که مستصحب قرار م در عناوین ذات .این ی

اگر عناوین عرض از قبیل خارج محمول است آن هم حم عناوین ذات را دارد، اما اگر از قبیل محمول بالضمیمه است این
حم عناوین ذات را ندارد و ما با استصحاب معنون مگوئیم این شء موجود که قبلا هم بیاض بوده یقیناً در زمان گذشته، الآن

ش داریم این شء موجود است یا نه، وجود او را استصحاب مکنیم اما آثار کل بیاض را نمتوانیم بر این بار کنیم، این
خلاصهای از فرمایش مرحوم آخوند خراسان در این مسئلهی ترتیب آثار کل در جای که مستصحب ما معنون و فرد است.

ون العنوان الذاتوجود در عالم خارج است لا ی است دلیلش این است که این معنون و عنوان ی که عنوان ذات در جای
موجوداً إلا بوجود الفرد، در دوم هم که استصحاب جاری است حقیقت برای این عناوین کلیه نیست الا منشأ انتزاع و محل

اعتبار. اما در سوم یعن در آنجای که عنوان عنوانِ کل عرض است و خارج بالضمیمه است مثل بیاض و سواد، دلیل آخوند
این است که مفرماید چون خود بیاض و سواد ی وجود حقیق خارج جدای از معروض خودش دارد، اگر شما معروض را

آمدید مستصحب قرار دادید آثار کل جواز و بیاض را نم توانید بر آن بار کنید.



بررس کلام مرحوم آخوند

این فرمایش مرحوم آخوند مورد اشال قرار گرفته، هم مرحوم آقای خوئ(قدس سره) در مصباح مورد اشال قرار داده و هم
مرحوم امام در همین رسالهی استصحاب که از اول که این بحث را عنوان مکنند، آخرش مفرماید فمدعاه الخراسان من

الفرق بین المحمول بالضمیمه و الخارج المحمول ففیه ما لا یخف یعن اصلا عنوان این مطلب که امام دارند فقط برای رد کلام
آخوند است، اشارهای هم به کلام شیخ نمکنند، به کلمات دیران هم اشاره نمکنند. امام هم به اصل فرق بین محمول بالضم و
خارج بالمحمول اشال کردند و هم به مثال که مرحوم آخوند برای محمول خارج محمول ذکر کردند که اینها را عرض مکنیم.

ال مرحوم خوئاش

ابتدا اشال که مرحوم آقای خوئ در مصباح جلد 3 صفحه 171 دارند را عنوان کنیم؛ ایشان مفرمایند این تفصیل که شما
دادید بین خارج محمول و بین محمول بالضمیمه تفصیل باطل است، مفرمایند شما همانطوری که در باب ملیت اگر

یت را بار کردید، در محمول بالضمیمه هم همینطور است، منتهمل را برای زید و آثار کل مال یت یاستصحاب کردید مل
مثال که ایشان مزنند از عدالت مثال مزنند. مگویند اگر این زید قبلا عادل بوده و الآن شما ش در عدالت زید مکنید و
عدالت زید را استصحاب مکنید، آثار کلّ عدالت مثل جواز الاقتدا که از آثار کل عدالت است این را بر آن بار مکنید، لذا

مگویند فرق بین خارج محمول و محمول بالضمیمه نیست.

در ادامه مفرماید این در صورت که شما بخواه استصحاب را در همین فرد جاری کنید و آثار کل را بار کنید. بعد ی قسم
دوم هم ذکر مکنند «و إن کان مراده أنّ الاستصحاب یجری ف منشأ الانتزاع و یترتب علیه أثر الامر الاقتضائ، الذی یون
ف فهو مثبت اعتباریاً، لا فیما إذا کان له حقیقةٌ و ما بإزائه الخارج ما إذا کان هذا الامر الانتزاع فرض بقائه ف لازماً له عل
کلیهما». مفرمایند اگر شما در همین خارج محمول بخواهید در منشأ انتزاع استصحاب کنید و آثار آن عنوان انتزاع را بار

کنید این هم اصل مثبت مشود همانطوری که در خارج بالضمیمه شما اگر آمدید استصحاب وجود فرد را کردید، بخواهید آثار
این عنوان عرض را بر آن بار کنید این مشود اصل مثبت، مفرماید این هم مشود اصل مثبت. بل هو من أوضح مصادیق

الأصل المثبت، از واضحترین مصادیق اصل مثبت است.

ی مثال هم در اینجا مزنند «إذا علمنا بوجود جسم ف مانٍ، ثم علمنا بوجود جسم آخر ف أسفل من المان الاول» اول علم
داشت که جسم  در ی مان است در بالا هست و بعد علم داریم که ی جسم هم در مان است «بوجود جسم آخر ف أسفل

من المان الأول» پائینتر از مان جسم اول است «مع الش ف بقاء الجسم الاول ف مانه» اگر ما ش کردیم که آیا جسم
اول در مان خودش باق است یا نه، اگر آمدیم استصحاب کردیم بقاء جسم اول را، اما دیر آثار فوقیت را نمتوانیم بر آن بار
کنیم «لم ین ترکیب آثار الفوقیه عل الجسم الثان باستصحاب وجوده ف مان الاول» این روشن است که عنوان اصل مثبت

را دارد. مگوئیم ی جسم بالا بوده و ی جسم هم پائین است، الآن اگر در بقاء وجود جسم اول ش کردیم متوانیم بوئیم
باق است ول آثار فوقیت را اگر بخواهیم بر آن بار کنیم مشود اصل مثبت.

بعد مفرماید «کذل لا یمن إثبات زوجیة إمرأة خاصه لزیدٍ مع الش ف حیاتها» اگر ی زن را الآن ش در حیاتش داریم،
مگوئیم مثلا ی سال پیش زنده بوده و الآن ش داریم در بقاءش یا نه؟ استصحاب مکنیم بقاء حیاتش را، مفرماید اگر ما
بقاء حیاتش را استصحاب کردیم. اما نمتوانیم بوئیم پس اگر این زن زنده است زوجیت نسبت به زید پیدا کرده، مفرمایند
حتّ اگر یقین داشتیم که این زن زنده بود یقیناً زن زید شده اما حالا که با استصحاب بقاء حیات این زن را مکنیم نمتوانیم

آثار زوجیت را بر آن بار کنیم.



ال مرحوم خوئاش بررس

این اشال آقای خوئ بر مرحوم آخوند، ایشان با مثال وارد شده و اصلا هیچ عنوان فنّ ندارد. آخوند مفرماید ما هر وقت
عین وجود الفرد است اگر عرض لباشد دلیل مان این است که وجود عنوان ال را بار کنیم اگر عنوان ذات بخواهیم آثار کل

خارج محمول باشد باز دلیل آورده مرحوم آخوند، باید بیائیم روی این دلیلها بحث کنیم و إلا بوئیم در این مثال این چنین است،
در آن مثال این چنین است، بوئیم چون حالا در ملیت آثار کل آن را بار مکنیم در عدالت هم همینطور. زید قبلا عادل بوده و

الآن استصحاب مکنیم عدالت را، آثار کل عدالت را بر آن بار کنیم.

اینجا در این مثال که خود عدالت آمده متعلق برای یقین قرار گرفته سپس متعلق برای ش قرار گرفته و ما مآئیم استصحاب
مکنیم اینجا ممن است از راه دیری بوئیم آثار کل عدالت در اینجا بر این مستصحب بار مشود، دلیل را مرحوم آقای
خوئ مورد مناقشه قرار نداده، دلیل این است در جای که این محمول بالضمیمه خودش ی وجود خارج حقیق غیر از

مستصحب داشته باشد باید این دلیل را ببینیم آیا از دلیلیت مشود اسقاطش کرد یا نه؟

این فرمایش آقای خوئ خیل محصل ندارد ایشان ی مناقشهی مثال در اینجا مطرح کرده اما امام(رضوان اله تعال علیه)
اساس استدلال مرحوم آخوند را در هم پیچیده، مفرماید اینه فرد با کلّ وجودش وجود واحد است ارتباط به بحث در

استصحاب ندارد، حالا چرا ارتباط ندارد این کلام امام را ببینید که ی نتهی دقیق در اینجا ایشان ذکر کردند که بر حسب آن
نته استدلال مرحوم آخوند متزلزل مشود.

باز در کلام آقای خوئ دقت کنید و هم در کلام امام، بعد ما خودمان هنوز حرف نزدیم باید نتیجهگیری کنیم ببینیم اساساً باید
چه گفت.

بحث اخلاق

ی روایت را نقل کنم از امام مجتب(علیه السلام) بر حسب آنچه که در بحار جلد 77 صفحه 111 آمده؛ حضرت فرمودند
«هلاک الناس ف ثلاث» هلاکت مردم در سه چیز است یعن سه چیز است که انسان را نابود مکند و از بین مبرد. «البر و

الحرص و الحسد».

تبر
ی تبر است که انسان تبر داشته باشد خودخواه باشد، خودش را نسبت به دیران برتر ببیند، برای خودش ی وجود دیری
را قائل باشد، منشأش هر چه مخواهد باشد! گاه اوقات ثروت منشأ برای کبر است، گاه اوقات علم منشأ برای کبر است،

حت گاه اوقات تقوا منشأ برای کبر مشود، گاه اوقات اشتغال انسان به عبادات، نماز شب و نوافل برای انسان کبر
مآورد. حضرت مفرماید فالبر هلاک الدین و به لُعن ابلیس، مفرماید کبر سبب هلاکت دین مشود و دین را از دست

انسان مگیرد، انسان اگر به مرحلهی تبر رسید دینش را از دست مدهد، این خیل حرف عجیب است. ما خیل اوقات به این
اثر کبر توجه نداریم، تبر در خودمان داریم، انسان ابتدا نسبت به همردیف خودش تبر مکند.

ی آید که من کجا و این کجا؟ وقتطلبهی همردیف خودم این حالت در من به وجود م طلبهی ساده اول نسبت به ی من
مقداری حل ننم و با آن مبارزه ننم شدیدتر مشود و مگویم من کجا و استاد من کجا، او باید پیش من درس بخواند! باز

بالاتر مرود مگویم من کجا و این مرجع تقلید کجا، این چیزی نیست! من خودم خیل از او باسوادتر هستم و خودم را اعلم از



او مدانم، او سوادی ندارد و اصلا درک ندارد، او را هم تخطئه مکنم و خراب مکنم.

نعوذ باله کبر بالاتر م‌رود و به امام معصوم(علیه السلام) مرسد، به پیامبر(صل اله و علیه وآله) مرسد، تا مرسد به خودِ
خدای تبارک و تعال. کبر این است که اینقدر در انسان رشد مکند که انسان خودش را خدا بداند! تمام اینهای که ادعای

خدای کردند اینطور نبوده که آدمهای دیوانهای باشند و بوئیم اینها درس هم نخوانده بودند، عقل هم نداشتند، آدمهای بعقل و
مجنون بودند. نه! بله آدم های عاقل بودند و باهوش و زکاوت بودند، اما کبر سبب شده که دین را از دست بدهند، کبر سبب

شده که به این مرحله برسند و ادعای خدای کنند، کبر موجب هلاک دین است، ایمان را از انسان مگیرد.

در همین کبر من عرض کنم که در زمان ما بعض از افرادی که در همین حوزه و همین مدرسه بودند و ی درس خارج (البته
واقعاً نبوغ علم ّرفت، البته بسیار هم بااستعداد بود و حت300 نفر هم پای درسشان م درست کرده بودند، 200 ال (پول

داشت و من از نزدی با او آشنا بودم اما مذهب شیعه را اول کنار گذاشت و سن شد، وهاب شد و این قطعاً از آنها هم بعداً
خارج خواهد شد، منشأش هم هیچ چیز نیست غیر از کبر.

و ما از نزدی مبینیم که این کبر چطور وجود او را احاطه کرده است. عرض کردم اصلا وقت تأمل مکردم که چطور
مشود، از همین جا اول نسبت به همردیفش، بعد نسبت به استادش، بعد نسبت به مرجع تقلیدش، بعد هم همینطور تا الآن

سرانجامش متأسفانه اینطور شده. نذارید کبر در انسان ریشه بدواند، زود با آن مقابله کنید.

حرص نسبت به دنیا

دوم مسئلهی حرص است که وقت نیست اینها را توضیح بیشتری بدهم. «والحرص عدو النفس» دشمن نفس انسان حرص و
طمع است عدو است، یعن نمگذارد آن نفس انسان مسیر طبیع تامل خودش را ط کند، یعن این نفس ی نیروی است که
خدا در اختیار شما قرار داده، شما به وسیلهی این متوانید خوشبخت شوید، تامل پیدا کنید، سعادتمند شوید، مراحل بالای را

بروید، اما این حرص جلوی شما را م‌گیرد مگوید امروز اینقدر پول داریم، باز باید پول بیشتری پیدا کنم، در مقابل قناعت
است.

اگر انسان قناعت را کنار بذارد عقل را باید کنار بذارد، اگر عقل را کنار گذاشت برای به دست آوردنِ این هواهای نفسان و
این مطاع دنیا دست به هر کاری مزند و هر حرف هم حاضر است بزند، حت به او بویند شهادت دروغ بده تا پول به تو

بدهیم، حدیث جعل کن تا پول بدهیم، این کارها را مکند. امثال ابو هریره و عدهی زیادی که در تاریخ جعل حدیث کردند اینها
علّت اصلاش حرص بوده، حرص بر مطاع دنیا. «والحرص عدو النفس و به أخرج آدم من الجنة» کبر موجب لعن ابلیس شد،

سجده نرد و گفت من برتر از آدم هستم، من چرا بر آدم سجده کنم؟ حرص موجب خروج اخراج آدم از بهشت شد، حالا آدم
بخواهد ی مقدار ظرافت هم به خرج بدهد کس که حریص است دائماً خودش را از بهشت خارج م کند، یعن همین حالا آدم

حریص دارد خودش را به دست خودش از بهشت خارج مکند.

حسادت

«و الحسد راعد الصوع» حسد انسان را به سوی بدی مکشاند، راهبر انسان برای بدی حسد است، یعن وقت انسان حسد در
وجودش آمد شروع مکند انواع بدی ها را انجام دادن، انواع تهمتها، نسبتها، برای اینه ی کس را از بین ببرد چون حسد



او را گرفتار کرده نمتواند ببیند رشد ی انسان را و منه قتل قابیل هابیل، حسد ریشهی قتل قابیل نسبت به هابیل شد! حضرت
فرمود هلاک مردم در این سه تا است که باید مراقبت کنیم ان شاء اله خدا کم کند در ما هیچ ی از این سه تا ولو ذرهای ان

شاء اله نباشد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


