
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۲۵ فروردین ۱۳۹۴

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 98 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در کلمات مرحوم خوئ بود که کلام ایشان را به همراه مناقشهای که به ذهن رسید بیان کردیم، اما ادامه کلام ایشان را نیز
بیان مکنیم؛ زیرا خود ایشان در کتاب مصباح الفقاهه کلامشان را به بیان دیر ذکر کردند و ی مناقشهای را هم بیان کرده و

جواب دادند.

ادامه کلام محقق خوی

مرحوم خوئ در کتاب مصباح الفقاهه مفرماید: «بیانٌ آخر ف تقسیم الامورات الوجودیه»؛ امور وجودیه سه قسم است؛

قسم اول: از قبیل جواهرند که محتاج به محل و موضوع نیستند.

قسم دوم: از قبیل اعراضاند که محتاج به محل و موضوعاند. ایشان از این دو قسم (یعن موجودات که یا عنوان جوهر را دارند
و یا عنوان عرض)، تعبیر مکنند به وجودات تأصلیه و متأصله یعن وجودات که حقیقت و واقعیت و اصل و اصالت دارند.

قسم سوم: وجودات اعتباریه است. بنابراین وجودات اعتباریه، وجودات هستند که نه از قبیل جوهرند و نه از قبیل اعراض.
مگوئیم وجود اعتباری یعن چه؟ چند خصوصیت برای آن ذکر کرده و مفرماید؛

ون بالاعتبار»؛ وجود اعتباری آن وجودی است که قوام و تحققش به اعتبار است یعناول: آنچه قوام و تحققش «إنما ی ویژگ
وجود جوهر، عرض، چون وجودات متأصله است، برای وجود نیاز به علّت دارند (ی علّت واقع و توین لازم است)، اما

وجودات اعتباریه قوام و تحققش تنها بالاعتبار است.

من آثار الوجودات الاصیله أو الخارجیة»؛ بر این وجودات اعتباری، آن آثار موجودات خارج ءدوم: «لا یترتب علیه ش ویژگ
(یعن آثار جواهر و اعراض) بار نمشود. در جواهر و اعراض در آن حین که موجود است، نمشود معدوم باشد؛ چون

اجتماع نقیضین محال است یعن در آن هنام که سیاه است، نمشود سفید باشد، اجتماع ضدّین محال است، این استحالهی
اجتماع نقیضین و اجتماع ضدین، برای آثار وجودات خارجیه و جواهر و اعراض است، اما این مطلب در باب اعتباریات

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


جریان ندارد.

باز مفرماید: «کمال وجودها بالاعتبار»؛ کمال وجودش نیز به اعتبار است یعن در این وجودات خارجیه، هر چه علّت قویتر
مشود، معلول قویتر مشود، تامل پیدا مکند، اما نهایت کمال وجودات اعتباریه به همان اعتبار است. به عبارت دیر

متوان گفت در وجودات اعتباریه، شدّت و ضعف وجود ندارد، این راجع به وجود. بعد مفرماید «هذا عدمها»، این
استحالهی اجتماع نقیضین، اجتماع ضدّین، شدت، ضعف، قوه، فعل، اینها اصلا در وجودات اعتباریه معنا ندارد، وجودات
اعتباریه بنفس الاعتبار موجود است. اگر خود معتبِر اعتبارش را کنار گذاشت تمام مشود، عدمش در وجودات خارجیه و

اصیله به این است که علّتش معدوم باشد تا معدوم شود، اما اینجا وقت معتبِر اعتبارش را کنار مگذارد، این منعدم مشود.

بعد مفرمایند این راه که ما ط کردیم و گفتیم در اجازهی فضول، اجازهای که مال داد، مال ملیت حین العقد را اعتبار
مکند، این از خصوصیات اعتبار است. در ی زمان ی اعتبار دیر، این مال را اعتبار کرد ملیتش را برای مال، در همین
زمان با ی اعتبار دیر ملیت برای مشتری شده، مفرماید این در امور اعتباریه مانع ندارد، چنین چیزی در امورات حقیقیه

امان ندارد. در امورات حقیقیه بوئیم این فرش در این زمان خاص در این مان است و در دو ساعت بعد بوئیم در همان
زمان در آن مان نبوده! این نمشود، اما در امورات اعتباریه چنین چیزی مشود و لذا مفرماید: «إنّ التأصلیه (یعن امورات

اصلیه) لا تختلف من اعتبار بخلاف الاعتباریات، فإن قوامها وجوداً و عدماً لیس إلا بالاعتبار»، این را اول بیان مکنند.[1]

ه ییت از موجودات متأصله نیست نه عنوان جوهر را دارد و نه عنوان عرض را، بلفرماید «إذا عرفت هذا»، خود ملبعد م
امر اعتباری است. فقط در امورات اعتباریه ما ی خط قرمز داریم و آن این است که لغو نباشد، فقط اعتباری محض است و

اصلا عرض و جوهر نیست، ملیت ی امر واقع و اضاف و متضایفین نیست. استحاله اجتماع نقیضین، اجتماع ضدین،
قوه، فعل، شدت و ضعف، تمام در موجودات اصیله است و در امور اعتباریه نیست. ملیت نیز که از اعتباریات است، فقط

نباید لغویت لازم آید.

مآئیم در فضولیین، وقت دو تا فضول ی معاملهای را مکند (یعن هم بایع فضول است و هم مشتری)، اینها «فاعتبرا ملیة
کل من العوضین اللذین لغیرهما لمال الآخر»؛ این مگوید من اعتبار مکنم ملیت مبیع برای تو، او نیز مگوید من اعتبار

مکنم ملیت ثمن را برای تو، یا این مگوید من اعتبار مکنم ملیت را برای مال ثمن، او نیز مگوید من اعتبار مکنم
هستند، عقد هنوز تمام نیست و هنوز رضایت مال کند. اینها چون فضولمبیع و عقد را منعقد م یت ثمن را برای مالمل
نیامده است. از زمان عقد تا زمان اجازه، شرع و عرف اعتبار مکنند ملیت هر دو مال را برای مال اصلاش (یعن مبیع

مال مال اصلاش، ثمن نیز برای مال اصلاش)؛ زیرا هنوز رضایت نیامده، تأثیر این عقد معلق بر اجازه است.

ممن است به ایشان اشال شود که مر شما بحث نردید که تعلیق در عقود باطل است؟! در فضول، عقد فضول معلّق بر
آمدنِ اجازه است، اینجا مشهور که قائل به صحت فضولاند، چرا این تعلیق را اشال نمکنند؟ مفرماید آن تعلیق که در

عقود باطل است، تعلیق است که ربط به شرایط صحت عقد نداشته باشد و إلا در هر عقدی، ایجاب معلّق بر آمدن قبول است،
اما نمگویند این تعلیق اشال دارد یا اینه هر قبول معلّق بر این است که قبلا ایجاب باشد. بنابراین، اگر ی تعلیق در دایرهی
شرایط صحت قرار گرفت، این تعلیق اشال ندارد و در فضول، عقد فضول اگر معلّق بر اجازه است، از این نوع تعلیق است.

این داخل در آن اجماع (که گفتیم اجماع داریم بر بطلان تعلیق در عقود) نمشود.

است و ثمن نیز مل مال گوید این مبیع، هنوز ملفضولیین معامله کردند عرف و شرع م فرماید وقتایشان در ادامه م
مشتری است، مال که اجازه داد، مال ملیت مبیع را اعتبار مکند برای مشتری از اول عقد. ایشان در اینجا تصریح دارند و

مفرماید: «فیون حین الاجازه و الامضاء معتبراً لملیة ماله لشخصٍ آخر من الاول و حین العقد»، بعد مفرماید ملاک این



بشود و حال که مال یت برای آن مالباشد، تا حال مصلحت این بوده که اعتبار مل مصلحت است که در این اعتبار ی
اجازه داد، مصلحت این است که اعتبار ملیت برای مشتری باشد. ما در اعتباریات مگوئیم اعتبار باید ی مصلحت داشته
باشد نه اینه بوئیم باید در متعلقش مصلحت بوده و لغو نباشد! مفرمایند «فإنّ الاعتبار بعد ما کان خفیف المؤونه و لم ین

لغواً صح تعلقه عل متعلّق واحد عل نحوین متنافیین ف زمانین».[2]

داشت و تشبیه کرده بود به خروج از دار غصب که مرحوم نائین الکنند (اشرا بیان م ال محقق نائینبعد اینجا دوباره اش
و همان جواب را مدهند که این را ترار نمکنیم).[3]

بر کلام محقق خوی الاش

مناقشهای بر نظریهی ما وارد شده (البته این مناقشه نیز، ی فرماید یکند، مه این نظریهشان را ذکر مایشان بعد از این
مقداری شبیه همان اشال اول است که ما دیروز بر مرحوم خوئ کردیم، منته این مناقشه و این اشال اشال است که به
ی بیان فنّتر ایشان در اینجا ذکر مکنند و ما دیروز همین را به ی بیان سادهتر گفتیم) و آن اینه؛ اگر کس اشال کند که

این گونه حرف زدن، این گونه مبنا اختیار کردن و اصلا این نظر شما، مناسبت دارد با اینه قضایا به نحو قضایای خارجیه
باشد یعن بوئیم در این معامله این مجیز، این مال، اعتبار کرد ملیت از حین العقد را، لذا طبق همین عمل کنیم، در حال که

قضایای شرعیه به نحو قضایای حقیقیه است. در اصول مرر شنیدید (و مرحوم نائین مرر بیان کرده) که تمام قضایای
متوقف گوئیم «العقد الفضوله ماین به نحو قضایای حقیقیه است یعن ،(آن لتمامش یا ج یا به تعبیر محقق خوئ) شرعیه

عل الاجازه»، اما نمگوئیم شمای مجیز نیت مکن ملیت حین العقد را یا زمان اجازه را یا بعد الاجازه را.

به بیان دیر؛ مستشل مگوید با این عقد و اجازه، ی ملیت شرعیه مآید؛ یا مطلقا باید بوئیم این ملیت شرعیه، حین
العقد مآید یا مطلقا باید بوئیم ملیت شرعیه حین الاجازه مآید، دست مجیز نیست که مجیز بوید من اعتبار کردم ملیت از
حین العقد را، این ی قضیهی حقیقیه است و وقت عنوان قضیهی حقیقیه را دارد، در اختیار مجیز و مال نیست، بله باید دید

شارع این ملیت را چه زمان آورده؟ در عقد فضول، بعد از اینه مال اجازه مدهد، آیا این ملیت شرعیه، «حصلت حین
العقد» یا «حصلت حین الاجازه»؟ به تعبیر ایشان مستشل مگوید جناب آقای خوئ، ما یا باید قائل به کاشفیت مطلقا شویم

و یا قائل به ناقلیت بشویم و ی چیز حدّ وسط بین اینها اصلا معنا ندارد (که اشال اول ما در روز گذشته بود).[4]

پاسخ محقق خوی از اشال

محقق خوی دو جواب از این اشال بیان مکند؛ پاسخ اول: مفرمایند اصلا ما چیزی به نام ملیت شرعیه نداریم. شما که
مآئید بحث قضایای حقیقیه و شرعیه را مطرح مکنید (و مگویید قضایای شرعیه عل وِزان قضایای حقیقیه است)، این در

صورت است که ما چیزی به نام ملیـت شرعیه داشته باشیم، بوئیم ملیت شرعیه هم به نحو قضایای حقیقیه است و این
ملیت شرعیه، اختیارش در دست مجیز نیست، اما ما اصلا چیزی به نام ملیت شرعیه نداریم، مگوئیم پس شما چ دارید؟

مفرماید عرف در ی جای ی معاملهای که واقع مشود و در اینجا مگوید معامله صحیح است، شارع نیز همین حم عرف
به وجود ملیت را امضا فرموده است، اما ربط به شارع ندارد.

ما باید ببینیم که عرف الآن این ملیت را به چه نحوی در اینجا پذیرفته است. ایشان ابتدا مفرماید «لا دلیل لنا لإثبات الملیة
الشرعیة حتّ یشل بمثل ما مر، بل ما للشارع هو الحم عل الموضوع الخارج من التقدیریة إل الفعلیة»، اینجا باز ی بحث



اصول را اشاره مکنند. گاه اوقات مگوئیم این شخص که الآن مستطیع شد، الآن شارع آمد برای او حم را قرار داد، آیا
وجوب حج کل ه شارع یوجوب حج برای او بیاورد؟ یا این ه یشارع منتظر این بود که این شخص مستطیع بشود تا این

را جعل کرده و این موضوع دارد به نام «الملّف المستطیع»، که وقت این موضوع فعلیت پیدا کرد، قهراً این حم بر او
منطبق مشود؟ مفرماید کار شارع همین است که حم را بر موضوع که از قوه به فعلیت مرسد منطبق مکند.

مفرماید: «فعند المعامله و تحقّقها ف نظر العرف یحم الشارع عل طبق العرف»، در معاملات شارع بر طبق حم عرف
مکند؛ زیرا عرف مگوید بیع فضول صحیح است، شارع نیز امضا کرده. عرف مگوید ملیت از اول عقد مآید، شارع نیز

همین را امضا کرده. بنابراین شارع در معاملات خودش ی ملیت شرعیهی تأسیسیه ندارد. خلاصه پاسخ اول آنه؛ مفرمایند
ما چیزی به نام ملیت شرعیه نداریم.[5]

جواب دوم: مفرمایند: «سلّمنا أنّ الشارع قد حم بالملیة و له حم ف ذل»؛ بر فرض که ما بوئیم ملیت به نام ملیت
شرعیه داریم، اما این ملیت شرعیه به همان نحوی است که ما ذکر کردیم یعن مگوئیم شارع گفته با اجازهی این مجیز،
ملیت از حین العقد مآید و اعتبار مشود ملیت از حین العقد. بنابراین در پاسخ دوم مفرماید ما بر فرض اینه بوئیم
ملیت شرعیه داریم، ملیت شرعیه همین تفسیری است که ما برای کاشفیت کردیم، تفسیر این است که مجیز اعتبار کند

ملیت حین العقد را، «هذه ه الملیة الشرعیه».

اشال: مگوئیم جناب آقای خوئ این حرف را از کجا به شارع نسبت مده؟ بالأخره همینطوری که نمشود گفت ملیت
شرعیه این است، ممن است کس بوید ملیت شرعیه مطلب دیر و نوع دیری است؟

پاسخ: ایشان مفرماید اولا؛ ما کشف حقیق مشهوری را گفتیم محال است. کشف حقیق مشهوری یعن اینه بوئیم اجازه
مؤثرةٌ حین العقد که این تأثیر متأخر در متقدم، محال است. ثانیاً؛ تعقّب را انار کردیم. ثالثاً؛ مفرماید ما وقت همهی راهها را

یة» به نحو اعتباری، نه به نحو تأثیر و تأثر حقیقوئیم خود اجازه «محصلةٌ للملماند این است که ب بستیم، تنها چیزی که باق
یعن به این نحو که الآن در حین اجازه، اعتبار مکند ملیت معتبرهی حین العقد را.[6]

مند، سراغ کشف حاین را قبول ن گوید اگر کسفرماید: «فلابدّ من الالتزام بما ذکرناه». بعد مر؛ ایشان مبه عبارت دی
مرحوم شیخ انصاری مرویم. کشف حم مرحوم شیخ انصاری این بود که بوئیم در این زمان گذشته، ملیت برای مشتری
نیست، بعد که اجازه هم آمد، باز مگوئیم در این زمان ملیت برای مشتری نبوده، اما آثار ملیت برای مشتری در آن بار شود.

بنابراین، در مرحلهی دوم مرویم سراغ کشف حم که مرحوم شیخ به او ملتزم شد.

بعد مفرماید البته این کلام ما هم ثبوتاً و هم اثباتاً تام است و نیازی به آنچه که مرحوم شیخ بیان کرده نیست.[7]

نته: محقق خوی مفرماید از ی طرف روایات، ظهور در کاشفیت دارد و برای اینه ما این روایات را حفظ کنیم، چون دلیل
عقل بر بطلان کاشفیت هست (عقل مگوید معنا ندارد که متأخر، مؤثر در مقدم باشد) پس چه راه داریم؟ راه مرحوم شیخ.

بعد مفرماید ما کلام مرحوم شیخ را با این بیان که گفتیم درست و تمام مدانیم، اما اگر راه خودمان را کنار بذاریم، نوبت به
کلام شیخ مرسد.

ایشان در پایان مفرماید: «مع أنه ایضاً تمام (یعن کشف حم شیخ تمام است) کما سنتعرض له، بخلاف ما ذکر (به خلاف
آنچه ما ذکر کردیم)، فإنّه تمام ثبوتاً و الدلیل موجود علیه اثباتاً» یعن کلام مرحوم شیخ ثبوتاً درست است، اما کلام ما هم ثبوتا و

هم اثباتا تمام است. در چند سطر بعد مرحوم خوئ مگوید: «فالشف الحم ف نفسه غیر معقولٍ»، البته ی مقدار عبارت



در اینجا اضطراب دارد، این عبارت را دقت کنید تا جلسه بعد ان شاء اله.[8]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

وجودها ال لا تحتاج ف ون من قبيل الجواهر التأقسام ثلثة: الأول: ما ي [1] ـ «و بعبارة اخرى ان الامورات الوجودية عل
موضوع. و الثان: ما يون من قبيل الأعراض الت إذا وجدت تحتاج ف ذلك ال الموضوع فهذين القسمين وجودات تاصلية

فجميع أحام الوجود التأصل و أثارها يترتب عليهما فلا يمن مع تحققها و تأصلها ف الخارج طرو العدم عليها بالاعتبار و الا
يلزم اجتماع النقيضين. الثالث: الوجودات الاعتبارية فقوامها و تحققها ف وعائها انما يون بالاعتبار فلا يترتب عليه شء من آثار

الوجودات الخارجية و كما وجودها بالاعتبار و هذا عدمها و كما يمن فرضها و اعتبارها ف وقت خاص عل نحو خاص و
هذا يمن اعتبارها ف زمان آخر ف ذلك الوقت الخاص الذي اعتبر فيه عل نحو خاص عل نحو آخر من غير ان يلزم فيه شء

من اجتماع النقيضين أو الضدين و هذا بخلاف الوجودات المتأصلة فإنّه بعد تحققها و تونها ف الخارج عل طبق ما عليه
ماهيتها و بخواصها لا يمن الحم عليها بالعدم أو باعتبارها عل نحو آخر و الا يلزم اجتماع النقيضين أو الضدين أو المثلين. و

السر ف ذلك انّ الامورات التاصلية لا تختلف بالاعتبار و هذا بخلاف الاعتباريات فانّ قوامها وجودا و عدما ليس الا بالاعتبار غاية
الأمر ان يون الاعتبار فيه مصلحة لئلا يلزم اللغوية.» مصباح الفقاهة (الماسب)، ج4، ص145.

[2] ـ «إذا عرفت ذلك، فنقول: ان الملية ليست من الوجودات المتأصلة جوهرا كان أو عرضا بل ه من الأمور الاعتبارية اذن
فيختلف ذلك بالاعتبار فلا يلزم شء من المحذورات غير اللغوية إذا لم ين الاعتبار عن مصلحة و عل هذا فف باب الفضول انّ
ته فيون اعتبار ملذلك في ه الأخر و عقدا علمن العوضين الذين لغيرهما لمال ية كلالفضوليين إذا عاملا معاملة فاعتبرا مال
العرف و الشرع بالفعل مع مالهما الأصلية لعدم كون ذلك العقد حين تحققه برضائه مالك العين مع كونها من شرائط البيع ليون

اجازة المالك و لا يضرها مثل هذا التعليق لعدم شمول الإجماع القائم عل ون تأثير ذلك العقد معلقا علتَراضٍ و ي نةً عجارت
الاعتبار الأول عل مثل ذلك فإنّه من شرائط صحة العقد فان لم يجز المالك ذلك العقد فيبق باب العقود عل بطلان التعليق ف

حاله فيلغو العقد الذي أوقعه الفضوليان و ان أجاز المالك ذلك فيون حين الإجازة و الإمضاء معتبرا لملية ماله لشخص آخر
من الأول و حين العقد عل النحو الذي اعتبره الفضوليان بحيث لم ين ذلك الغير إل الان مالا للعين بل كانت ملا لمالها و

بالفعل صار ذلك ملا المشتري ان كان أصيلا أو من له الشرى ان كان فضوليا مالا من الأول فلا مانع ف ذلك إن كان فيه
مصلحة فانت المصلحة تقتض ال الان صحة اعتبار الملية للمالك الأصل و من الآن للمشترى مثلا من الأول فإن الاعتبار بعد

ما كان خفيفة المئونة و لم ين لغوا صح تعلّقه عل متعلق واحد عل نحوين متنافيين ف زمانين و بعد ذلك الإمضاء يتوجه أدلّة
صحة البيع من الأول فإنّ موضوع تلك الأدلة كانت متحققة ا من جهة انتفاع الإجازة و عدم تحققها و بعد التحقق يتم الموضوع

فتون أدلة الصحة محمة.» همان، ص146-145.

[3] ـ «و من هنا يندفع ما ذكره شيخنا الأستاذ من عدم إمان اجتماع حمين متنافيين ف متعلق واحد و ان كان الزمان متعددا
بل‐ المناط ف صحة الاجتماع هو تعدد المتعلق و ذكر ذلك أيضا ف الخروج عن الأرض المغصوبة. و وجه الاندفاع انّه ف باب

التاليف كما ذكر لونها ناشئة من المصالح و المفاسد عن المتعلق أو الغرض بخلافه هنا فان قوام الأحام الوضعية ليس الا
باعتبار المعتبر فلا محذور ف توجه اعتبارين عل متعلق واحد كما لا يخف، و بهذا تم الشف الذي نقول به ف باب الفضول و

هذا المعن أوضح ف باب الإجازة و الناح المنقطع فإنّه إذا أجاز المالك أو الزوج ذلك العقد بعد شهر، فيون الإجارة الواقعة
عل الدار مثلا سنة أو الناح إل سنة صحيحا من الأول فإنّه بناء عل صحة الفضول لم يستشل أحد ف صحة ذلك مع انّه لم

يتحقق هنا بالإجازة عقد إجارة أو عقد ناح.» همان، ص147-146.

العرفية أو من المول القضايا الخارجية سواء كانت صادرة من الموال ذلك ف ما ذكرنا بأنّه انّما يتم ل علما يش[4] ـ «و رب
الحقيق و اما ف القضايا الحقيقية الت عل نسقها الأحام الشرعية، فإنّ جميع المجعولات الشرعية أو جلّها عل نحو القضايا
الحقيقية فلا يتم هذا البيان و ذلك فانّ كلامنا ف حصول الملية و اعتبارها ليس إلا ف الملية الشرعية فإنّه هو الذي كان محل

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=29


النزاع ف المقام من انّه حاصلة أم لا و الا فالملية ف اعتبار المتعاقدين الفضوليين قد حصلت قطعا. و اذن فإن كان المراد من
اعتبار الملية الشرعية اعتباره من حين العقد فقد حصل من الأول قطعا و ذلك لانّه بعد فرض كون الاعتبارات الشرعية من قبيل

ه فلا يتوقف ذلك الا علحاصلة قبل وجود المتعاقدين بل قبل خلق هذه الأمة أو الخلق فان علمه عند ال القضايا الحقيقية، فه
تحقق الموضوع كما ف سائر القضايا الحقيقية الشرعية و غيرها مثلا وجوب الحج مجعول من الأول لل من يون مستطيعا
فالملّف انّما يون موضوعا لذلك الحم بالاستطاعة لا انّه يجعل الحم له بالفعل و كذلك جعل الحم بنجاسة البول بالقضية

ذا فغيره كالعرف و ان كان فيه اجزاء البول أيضا و ه م علم بنجاسته و لا يترتب ذلك الحالحقيقية، فإذا وجد البول فيح
المقام فإذا فرضنا كون موضوع الملية الشرعية هو العقد فقط من اى شخص تحقق مع رضائه المالك و ان كان ذلك متأخرا

فيون مثل الواجب المشروط فتون الملية حاصلة حين العقد متوقفا عل الإجازة المتأخرة، و ان كان المراد من حصولها أي
ون كشفا و علالأول ي ون حاصلة من حين الإجازة دون قبلها فعلية فتية بعد الإجازة فإنّ بالإجازة يتم موضوع الملالمل

الثان يون نقلا فلا واسطة ف البين ليون وجها آخر.» همان، ص148-147.

[5] ـ «و فيه أولا انه لا دليل لنا لإثبات الملية الشرعية حت يشل بمثل ما مر بل ما للشارع هو الحم عل الموضوع الخارج
من التقديرية ال الفعلية فعند المعاملة و تحققها ف نظر العرف فيحم الشارع عل طبق العرف و لا شبهة انّ العرف يرى البيع

الفضول معاملة صحيحة فبالإمضاء و الرضا من المجيز المالك يتحقق الملية من أول الأمر نعم ف بعض الموارد يحم الشارع
عل الملية و ان لم يفهم العرف ذلك كما ف باب الإرث فإن الوارث يرث لما تركه مورثه. و بالجملة لا حم للشارع ف باب

المعاملات تأسيسيا بحيث‐ يعتبر الملية عند البيع للبائع أو المشتري كاعتبار المتعاملين ذلك بل الشارع انّما يحم عل طبق ما
يحم به العرف و المتعاملان عل حسب اعتبارهم بحيث يون ما يرون العرف موجبا للملية و محصلا لها موضوعا لحمه

بالملية أيضا إلا ف مقام التخطئة كبيع المنابذة و الملامسة و الحصاة و بيع الربوي، فحيث انّ العرف لا يرى بأسا ف إمضاء
المجيز و اعتباره الملية من زمان العقد فيون الشارع أيضا حاكما عل طبق ذلك و يتوجه عموما صحة البيع و إطلاقاته عليه

لونها ناظرة عل ما يرونه العرف معاملة، فلا شبهة ف كون بيع الفضول مع تلك الإجازة معاملة و تجارةً عن تَراضٍ عند العرف.
و بالجملة لا محذور ف ما ذكرنا إثباتا و ثبوتا.» همان، ص149-148.

[6] ـ نته: نظر مرحوم خوئ را خوب دقت کنید؛ عین تصریح عبارتشان در اینجاست. چون بعض از آقایان دیروز برای من
گفتند از بعض از بزرگان حوزه نقل شده که محقق خوئ قائل به کشف حم است، نه. ایشان کشف حم را قائل نیست،
ایشان کشف حقیق انقلاب را قائل است یعن تا حال این مال، مل مال اصل بوده، بعد از اجازه این اجازه مآید، همین

زمان گذشته را منقلب مکند به ملیت برای مشتری، مشود کشف حقیق خود ملیت است نه آثارش، انقلاب ولو اینه ایشان
در این قسمت تصریح نرده باشد.

[7] ـ «و ثانيا سلّمنا انّ الشارع قد حم بالملية و له حم ف ذلك و لنه حم بمالية المجيز الثمن إذا كان بائعا و المثمن إذا
كان مشتريا من زمان الإجازة عل النحو الذي ذكرنا فإنّه بعد البناء عل صحة الفضول و إثبات عدم تمامية الشف الحقيق بغير

الذي ذكرنا من المعرضية المحضة و تأثير الأمر المتأخر ف الأمر المتقدم أو عنوان التعقب اما لعدم معقوليتها أو لعدم تمامية
دليل الإثبات الذي ه نتيجة القول بالشف الحم فلا بدّ لنا من الالتزام بما ذكرنا و الا نلتزم‐ بالشف الحم عل ما ذكره

المصنف حت يمن لنا التفص عن العجز من توجيه ما ظهوره ف الشف صونا له من اللغوية مع انّه أيضا تمام كما سنتعرض
له بخلاف ما ذكر فإنّه تمام ثبوتا و الدليل موجود عليه إثباتا.» همان، ص149.

[8] ـ «بل أدلة صحة البيع الفضول ظاهرة ف الشف كرواية قيس و غيرها و يأت بيان ذلك ف بيان ثمرة القول بالشف أو
النقل ف ضمن رد كلام شيخنا الأستاذ بناء عل تماميتها خصوصا الروايات الواردة ف التزويج من انّه إذا مات احد الزوجين

الذي عقد عليهما فضولة سواء كانا ذلك الزوجين صغيرين أو كبيرين فمات أحدهما فيستحلف أحدهما عل رضايته بالناح لو لم
يمت الزوج الأخر ثم يرث فان ذلك صريح ف صحة الناح الفضول عل الشف غاية الأمر أنّها مطلقة بالنسبة إل أقسام الشف

و لن حيث عرفت انّ المعرضية المحضة و عدم دخالة الإجازة ف صحة العقد باطل لصراحة الآية ف اشتراط صحة التجارة

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4%20&a=29


بالرضاية من المالك و الالتزام بتأثير الإجازة المتأخرة ف الملية المتقدمة مستحيل و الالتزام بالتعقب لا وجه له و لا دليل عليه
فالشف الحم ف نفسه غير معقول كما سيأت فيتعين ما ذكرنا فيون هو المراد من الرواية مع ان أصالة عدم الإجازة جارية
حال الموت كما هو واضح. ثم بق ف ن للنقل معنشف تماما لم ين الء أوجب الخروج من هذا الأصل فان لم يش هنا فأي

هنا شء و هو انه ربما يقال بظهور هذه الروايات الواردة ف الناح الفضول ف الشف الحقيق، فإنّه لو لم ين كذلك لم ين
معن لعزل النصيب من الأول و انتظار الإجازة ال ان يستحلف بأنّه لو لم يمت الزوج الأخر أيضا لان راضيا بالعقد‐ فعزل
النصيب قبل الإجازة ظاهر ف الشف الحقيق الذي فرضتم ذلك غير معقول. و فيه: انّ عزل النصيب لا يدل عل ذلك بل هو

للاحتياط ف باب الأموال فيون ذلك مانعا عن جريان الأصل كما أشار إليه ف المتن و له نظير ف باب الإرث من غير ان يون
مختصا بهذا المورد كما إذا مات احد و كانت زوجية حاملة، فإنّه عزل هنا نصيب الذكرين احتياطا ف الأموال مع انّه ليس هذا
النصيب مملوكا الا احتمالا لعدم اليقين بأنّ الزوجة تلد ذكرين. و بالجملة الاحتياط الشديد ف باب الأموال لئلا يفوت حق احد
عل غير الوجه الشرع و أهمية الشارع بذلك، أوجب عزل النصيب فيما ذكر و هذا لا يوجب إثبات الشف الحقيق فافهم. و

الحاصل انّك قد عرفت انّ الشف الحقيق عل أقسامها غير ما ذكرنا اما مستحيل أولا دليل عل صحته ف مقام الإثبات.»
همان، ص151-150.


