
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۲۴ اسفند ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 92 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

شد تحدید موضوع با فقیه است، اما تشخیص و تعیین مصداق خارج از مواردی که اشاره و بررس ملاحظه فرمودید که برخ
آن ارتباط به فقیه ندارد. در این رابطه ضابطه ای ارائه دادیم که در کلام مرحوم نائین هم وجود دارد که عرض مکنیم این

است که هر آنچه نیاز به استنباط شرع دارد و محتاج به این است که فقیه از راه شرع به دست بیاورد، این مربوط به فقیه
است.

اما موضوعات ولو موضوعات مستنبطهی عرفیه ارتباط به فقیه ندارد. در آن مثال «دم» عرض کردم تحدید موضوع را باید
فقیه ذکر کند. اینه چه کس گفت «الدم نجس»؟ فقیه به عنوان حایت از شارع گفته است: «الدم نجس». حالا همین فقیه باید
دایرهی این دم را هم از حیث موضوع روشن کند. «دم» حیوان که خون جهنده دارد آن هم «دم» غیر داخل باید ذکر کند اما

موضوع خارجاش با خود فقیه و با خود عرف است.

بنابراین نمتوانیم بوئیم ی موضوعات داریم که اینها مستنبطه است، مستنبطهی عرفیه است و این را به عهدهی فقیه بخواهیم
بذاریم.

کلام مرحوم نراق

این عبارت که مرحوم نراق[1] در عوائد صفحهی 546 از چاپهای جدید عوائد دارد، ایشان در ی از عوائدشان مگویند:
«الثالثه ف بیان مورد وجوب الافتاء و التقلید» کجا افتاء و تقلید واجب است؟ مگویند «مورد وجوب الافتاء و التقلید هو الذی
یفهمه الفقیه من قول الشارع و ینسبه إلیه و یستنبط ارادته من الامور المتعلقة بالدین الفرع سواء کان حماً شرعیاً أو وضعیاً أو

موضوعاً أو محمولا أو متعلقاً له استنباطیاً أو غیر استنباط من حیث هو موضوعٌ أو محمول أو متعلّق لحم الدین لا مطلقا و
بالجمله کل ما یخبره من الامور الفرعیة الدینیة» هر چه که مربوط به امور فرعیه دین است، مثلا «إذ استنبط الفقیه أن الخمر

نجسةٌ و أنّ هذه الخمر ه العصیر العنب» اگر گفت خمر نجس است و بعد آمد تحدید کرد یعن دایرهی خمر را ذکر کرد و گفت
مراد عصیر عنب است و به عبارت دیر موضوع را آمده اینطوری استنباط کرده «و أن نجاستها عبارةٌ عن کونها واجبة

الاجتناب ف الصلاة» اگر گفت نجسةٌ به این معناست که در نماز وجوب اجتناب دارد. «فیجب إفتائه بذل و یجب عل مقلّده
تقلیده ف ذل فیقلّده ف تعیین الموضوع» در این تعیین موضوع که مراد از خمر عصیر عنب است تقلید مکند، در خود

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


محمول که نجسةٌ به این معناست که در نماز باید اجتناب کن، اما اگر به جای برخورد کرد او را نجس نمکند و منجس نیست.

بعد مفرماید «و لا یجوز للمفت حوالة المقلد ف فهم الخمر و النجاسة إل العرف أو اللغة» تا مرسد به اینجا که اگر فقیه بوید
«إناء الذهب غیر جایز الاستعمال»، ظرف که طلای است استعمالش جایز نیست. ایشان مگوید حالا در اینه این اناء شامل

این سرمهدان هم بشود یا نه، فقیه باید بوید. در اینه استعمال حت به نهداریاش هم باشد فقیه باید بوید، اگر فقیه آمد گفت
این استعمال حت شامل نهداری مشود این باید تبعیت بشود. ببینید اینها همه برمگردد به بیان دایرهی موضوع و محمول،

اینها به عهدهی فقیه است اما حالا آیا این عنوان ذهب را دارد یا خیر؟ اینها که مربوط به عرف است.

سؤال:...?
پاسخ استاد: ما مگوئیم خود عرف در اینجا ممن است متحیر باشد ول وقت رجوع به عقلا کند، وقت رجوع کند ببیند عقلای

خودشان در محصور و غیر محصور چه ملاک را قائلاند آیا همه جا ی ملاک مدهند یا به اختلاف موارد و اشیاء مختلف
است؟ اگر گفتیم ی دانهی گندم در ی کیلو گندم، مگویند این غیر محصور است.در ی کیلو گندم شاید پانصد دانه گندم

داشته باشد. اگر گفتیم ی لیوان در ده لیوان، عرف ممن است محصور بداند یعن عقلا ممن است این ملاک را داشته باشند
یا بویند ما در جای که اجتناب از همه لازم باشد مورد حرج بشود به آن غیر محصور بوئیم و در جای که به راحت بشود

اجتناب کرد، محصور بوئیم. درست است عرف در بدو امر متحیر است اما عند المراجعة إل العقلاء این تحیر عرف هم
برطرف مشود. مخواهم در جواب مرحوم شیخ این را عرض کنم که تحیر عرف دلیل نمشود که ما بوئیم پس بر فقیه باید

بیاید این ضابطه را برای ما ذکر کند.

بعض از بزرگان گفتند فقیه من حیث إنه فقیه موضوع را معین نمکند اما من حیث إنه حاکم یا من حیث إنه قاضٍ موضوع را
معین مکند ببینیم حرف درست است یا نه؟

کلام مرحوم بجنوردی در قواعد الفقهیه

قبل از اینه به این بیان بپردازیم، کلام مرحوم بجنوردی از القواعد الفقهیه جلد 1 صفحه 6 را ذکر کنیم.[2] ایشان بعد از اینه
مگوید تشخیص موضوع در اختیار فقیه نیست مفرماید «نعم ف بعض الاحیان تشخیص الموضوع و تعیینه بید الفقیه و
تواند دخالت کند. مثلانم اصلا اصلا» عام ذل له ف و المقلّد تشخیصه و تعیینه و لا حض ن للعامالمجتهد و لا یم

مفرماید اینه داریم «من مل شیئاً مل الاقرار به» قاعدهی من مل که ما هم مفصل همین امسال این قاعده را مورد بحث
قرار دادیم که بحث در مورد صب است.

همانونه که م دانید در فقه ی مواردی را فقها مگویند صب سلطنت دارد، در سن ده سال سلطنت بر طلاق دارد،
سلطنت بر وصیت دارد، سلطنت بر صدقه داده دارد، بر وقف دارد. البته منظور صب ممیز است. مرحوم بجنوردی در این

عام سلطنت بر صدقه دارد یا نه؟ سلطنت بر وقف دارد یا نه؟ ی وید آیا صبفرمایند مجتهد باید بقواعد فقهیهشان م
نمتواند این را بفهمد، عام نمتواند بفهمد که صب مال صدقه دادن یا وقف یا طلاق هست یا خیر؟

بررس کلام مرحوم بجنوردی

اینجا ی خلط واقع شده یا ی شبه مغالطهای واقع شده و آن این است که اینجا این موضوع که موضوع برای مل الاقرار



الاقرار به» آیا همان قاعدهی «اقرار العقلاء عل شیئاً مل دلیل این قاعده چیست؟ دلیل این قاعدهی «من مل قرار گرفته، اولا
ر یا بناء عقلاست؟ در مورد همین بحث خودش بحث وجود دارد. حالا اگر ما این قاعده را گفتیم یانفسهم» است یا ادلهی دی

قاعدهی عقلاییه، گفتیم اصلا دلیل برای این قاعده خود عقلاست.

ی وقت کس سؤال مکرد بر اینه آیا اخذ به شء، اخذ به لوازمش هست؟ ما در فقه دلیل بر آن داریم؟ گفتم بله معنای
اساس عقلای حدّی پذیرفته اما اساسش ی است و شارع هم این را تا ی امر عقلای همین است. این ی «قاعدهی «من مل

که ید دارد این لوازمش، کس کس هم از فروعات این است یعن قاعدهی ی ّء اخذ به لوازم است. حتاست که اخذ به ش
که سلطنت فعلیه دارد، تصرف فعلیه دارد از لوازم عرف و عقلایاش این است که این مال است و لذا آنجا هم در اینه این ید

را بوئیم امارهی شرعیهی محضه است ی مقداری تأمل است.

حالا آیا این قاعده با قطع نظر از شرع اگر ما دلیلش را بناء عقلا قرار دادیم باز موضوعش را باید سراغ شرع برویم؟ این مسلّم
است که این قاعده قطع نظر از شرع ی قاعدهی عقلای است، عقلا هم این را قبول دارند، عقلا مگویند اگر شما این وکیل را

وکیل این کار قرار دادید، بعد آمد گفت این کار را انجام دادم باید اقرارش را بپذیرد این دیر تعبد خاص شرع نیست. «من
مل شیئاً مل الاقرار به» موضوعش را خود عرف مفهمد، خود عقلا مفهمد، «من مل شیئاً» یعن کس که سلطنت بر
ی شیئ دارد از نظر معنا و مفهوم عرف در آن بحث نیست، معنای عرف روشن است، کس که بر ی شیئ سلطنت دارد.

چنین قانون چون ی «خودش گذاشته و فرموده است «رفع القلم عن الصب قانون شارع آمده اول ی اینجا در مورد صب
گذاشته این قانون عقلای نیست، عقلا معاملات مصب ممیز را قبول مکنند، الآن اکثر معاملات که در شهرها و روستاها بین

مردم انجام مشود توسط بچههایشان انجام مشود که عنوان صب ممیز را دارند. اما مشهور قریب به اتفاق مگویند: بیع
صب باطل است، چرا؟ روی ادلهای که وارد شده است.

شارع آمده ی قلم کل بر تصرفات صب کشیده که تصرفات صب نافذ نیست و صب را به عنوان ی از مصادیق محجور
قرار داده است. بعد همین قاعده را در چند مورد استثنا زده و فرموده من اگر مگویم بیع صب نافذ نیست، تصرفاتش نافذ

وئیم از اول ملکنند، اما به این معنا نیست که بکنند، کلامش را قبول مکنند، وقفش را قبول منیست صدقهاش را قبول م
شیئاً را شارع بیان کرده ما باشیم و این قاعده، قاعدةٌ عقلائیةٌ عرفیه عقلا هم مل شیئاً را مدانند چیست و عرف هم مداند

چیست؟ عرف هر کس که بر شء سلطنت داشته باشد حت در مورد صب اگر به صب گفتند برو ی نان بخر، وقت آمد گفت
من خریدم پولش را دادم این اقرارش را هم عقلا قبول مکنند ول شارع چون اول آمده نسبت به صب ی خط بطلان کشیده و

بعد مواردی را استثنا کرده این دلیل نمشود بوئیم این مل شیئاً را ی عنوان و موضوع شارع باید برای ما معین کند.

بعد در مورد صب این جهت چون وجود دارد قهراً اینطور خواهد شد، ول به این معنا نشد که موضوع در این قاعده را شرع
باید معین کند. بوئیم اگر زن که سلطنت دارد فرض کنیم بر حیض و نفاس خودش اقرار کرد بر اینه الآن حایض است اگر
بخواهیم اقرارش را بپذیریم باید ببینیم آیا شارع این را قبول دارد که این سلطنت بر این عمل دارد یا نه؟ چیزی که عرف اینها را

قبول مکند.

این بحث عرف ی مقداری باق مماند، رسیدیم به این تفصیل که برخ از بزرگان تفصیل دادند مگویند تعیین موضوع در
باب فتوا و فعل شأن فقیه نیست. فقیه بما أنه فقیه نباید تعیین موضوع کند ول بما أنه حاکم، در جای که مخواهد حم کند و
یا بما أنه قاضٍ باید تعیین موضوع کند. این را انشاءاله اگر زنده بودیم روز یشنبه شانزدهم فروردین خدمت آقایان مرسیم.



نات در رابطه با شخصیت حضرت زهرا(سلام اله علیها)

امیدواریم که این سال که مقرون به شهادت حضرت زهرا(سلام اله علیها) هست برکات حضرت زهرا بر همهی این کشور، این
نظام و مردم و حوزههای علمیه و شما بیشتر شود و همانطوری که در ی صحبت گفتم واقعاً هر چه به حقیقت حضرت

زهرا(سلام اله علیها) نزدی شویم توفیقمان و سعادتمان تغییر پیدا مکند و نوع دیری مشود.

ی جلسهای دیروز بود بعض از آقایان کبار هم بودند ی از آنها به من گفت این روایات که در مورد خلقت حضرت زهرا
هست اینها روایات عرش است و نباید برای مردم خواند بله برای اهلش هست و استدلال مکرد به بعض از آنها راجع به «لولا

فاطمة لما خلقتما» که حضرت فرموده این باید برای اهلش بیان شود.

من در جواب گفتم اولا این «اهل» یعن مطلق شیعه و به این معنا نیست که در شیعه یعن علما و در علما هم یعن عرفا و در
عرفا هم فقط ی عدهی خاص! بله مراد از «اهل» یعن شیعه، چون آنها که شیعه نیستند اصلا موضوع را قبول ندارند تا ما

بخواهیم احام و خصوصیاتش را ذکر کنیم.

ثانیاً ما اگر این حقایق مربوط به حضرت زهرا را نفهمیم اصلا عمق مصائب را نمفهمیم. اگر این حقایق را نفهمیم نمتوانیم
واقعاً آن شخصیت واقع حضرت زهرا را درک کنیم، ما مخواهیم حضرت زهرا را الو قرار بدهیم برای مرد و زن و همه، در

عبادات، در دفاع از ولایت، در دفاع از دین، در همهی امور، اما اینها همه منوط به این است که قبلش ما مراتب حضرت
زهرا(سلام اله علیها) را درک کنیم.

لذا من دعایم برای سال جدید این است که خداوند معرفت این حضرت را به مقداری که قابلیت داریم نصیب ما بفرماید زیرا
عل معرفتها دارت القرون الاول، مسئله معرفت حضرت زهرا به قرون گره خورده است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ الثالثة [ف بيان مورد وجوب الإفتاء و التقليد]: مورد وجوب الإفتاء و التقليد هو الذي يفهمه الفقيه من قول الشارع و ينسبه
إليه، و يستنبط إرادته من الأمور المتعلقة بالدين الفرع، سواء كان حما شرعيا، أو وضعيا، أو موضوعا، أو محمولا، أو متعلقا

له، استنباطيا أو غير استنباط من حيث هو موضوع أو محمول أو متعلّق للحم الدين، لا مطلقا و بالجملة كل ما يخبره من
الأمور الفرعية الدينية.

و أن نجاستها عبارة عن كونها واجب الاجتناب ف ،العصير العنب مثلا: إذا استنبط الفقيه أنّ الخمر نجسة، و أنّ هذه الخمر ه
الصلاة، فيجب إفتاؤه بذلك، و يجب عل مقلّده تقليده ف ذلك. فيقلّده ف تعيين الموضوع و هو الاختصاص بالعصير العنب، و

ف معن المحمول و هو كونه واجب الاجتناب ف الصلاة، و ف الحم و هو ثبوت المحمول للموضوع.

و لا يجوز للمفت حوالة المقلّد ف فهم الخمر و النجاسة إل العرف أو اللغة و لو كانا مخالفين لما فهمه، بعد فهمه أنّ مراد الشارع
من الخمر النجس هو العصير العنب، و من النجاسة ما ذكر، إ إذا استنبط أنّ مراد الشارع أيضا هو المعن العرف، فيفت بأنّ

الخمر العرف نجسة عرفا.



و لو فهم المقلّد من الخمر معنا عرفيا، لا يفيده ف هذا المقام، إذ لعل للفقيه دليلا عل التجوز، أو اختلاف العرفين، أو غير ذلك.

ون هو بنفسه مجتهدا فالعرف، ي هذا التعيين، و أنّ معه‌ يجب الرجوع إل و إن علم المقلد أنه ليس للفقيه قرينة و لا دليل عل
هذه المسألة.

نعم لو لم ين الخمر متعلقة لحم من الشارع، يعمل المقلّد فيه بما فهم.

و كذا إذا حم الفقيه بأنّ إناء الذهب غير جائز الاستعمال، و فسر الإناء بما يشمل المحلة و ظرف المرآة، و الاستعمال بما يشمل
رؤية الوجه ف المرآة أيضا، فإنه يجب عل المقلّد قبول الحرمة فيما فسره به، و لا يجوز له أن يقول: لا تقليد ف الموضوع،
لشمول جميع الأدلة لهذا الاستنباط أيضا، لأنه إخبار عن قول الشارع. نعم لو قال الفقيه: إنّ مراد الشارع الإناء و الاستعمال

العرفيين، يجب عل المقلّد قبوله.

و لو اختلفا حينئذ ف فهم المعن العرف، لا يجب فيه التقليد، لأنه ليس إخبارا عن قول الإمام، بل قال: إن الإمام حرم الإناء
العرف، و لنّ أفهم أن العرف يحم بون ذلك إناء، فهذا اختلاف فيما نسب إل العرف. (عوائد الايام ف بيان قواعد الاحام

ومهمات مسائل الحلال والحرام،ص: 545)

[2] ـ نعم ف بعض الأحيان تشخيص الموضوع و تعيينه بيد الفقيه و المجتهد، و لا يمن للعام و المقلّد تشخيصه و تعيينه، و لا
حظّ له ف ذلك أصلا مثل أنّ الصب المميز مالك و قادر عل الوقف و أن يتصدّق و أن يوص، فإذا أفت المجتهد بصحة صدور

هذه الأمور عن الصب المذكور، و أقر الصب المذكور بأحد هذه الأمور أو بجميعها، فللمقلّد و العام حينئذ تطبيق هذه القاعدة و
الحم بصدور الأمور المذكورة صحيحة عن الصب المذكور، بأن يقول: الصب مالك للأمر الفلان حسب فتوى الفقيه، و كل من

ملك شيئا ملك الإقرار به، و هذا أيضا حسب فتوى الفقيه، فيون إقراره بالوقف أو الصدقة أو الوصية مثلا نافذ و جائز.

و هذا هو الفرق بين المسألة الأصولية و القاعدة الفقهية. (القواعد الفقهية، ج‌1، ص: 6)


