
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« مباحث اخلاق

در تاریخ ۲۰ اسفند ۱۳۹۳

بحث اخلاق: حائل شدن خدا بين انسان و قلبش
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

موضوع بحث: حائل شدن خدا بين انسان و قلبش ‐ 93/12/20

در بعض از جلسات گذشته، ی مقداری از این روایت را خواندیم و مجدداً همین روایت را مطرح مکنیم.

«عبداله بن سنان» از امام صادق علیه السلام نقل مکند (بر حسب آنچه در کتاب وسائل الشیعه (کتاب الجهاد) ابواب جهاد
النفس «باب وجوب الیقین باله ف الرزق و العمر و النفع و الضر» آمده است):

وقُهسي  ِزْقنَّ الرفَا هال هتوي ا لَمم َلع مهلُومي  و هال خَطبِس النَّاس ضري  ْنا ملسالْم ءرالْم ينقي ةحص نم» :(لامعليه الس)قَال
حرص حرِيصٍ و  يرده كراهيةُ كارِه و لَو انَّ احدَكم فَر من رِزْقه كما يفر من الْموتِ دركه رِزْقُه كما يدْرِكه الْموت ثُم قَال انَّ

[1]«.خَطالس الشَّكِّ و نَ فزالْح و مالْه لعج ا وِضالر و ينقالْي ةَ فاحالر و حوالر لعج هطسق و هدْلبِع هال

پرسش: اینه مگویند خدا بین مرء و قلبش حائل مشود، تصورش به چه صورت است؟

پاسخ: دو احتمال در آیه شریفه «إن اله یحول بین المرء و قلبه»[2] وجود دارد؛ احتمال نخست: به این معناست که گاه اوقات
قلب انسان، فر و دل انسان ی تصمیم را مگیرد و دنبال این است که این را اجرا کند. این ی احتمال که بوئیم خدا

نسبت به آنچه که این فر کرده یا آرزو دارد حائل مشود و نمگذارد که این به آن برسد، همانگونه که حائل، مانع از رسیدن
ی شء به شء دیر است. «إن اله یحول بین المرء و قلبه» یعن انسان الآن مگوید من مخواهم خانهی کذا پیدا کنم، خدا

حائل مشوم، مقام و ثروت پیدا کنم، ی امری از امور، حت ممن است در مسائل علم هم باشد، اما خدا حائل و مانع
مشود از اینه این شخص به مقصود خودش برسد. این احتمال که ما عرض کردیم همین است که «عرفت اله بفسخ

العزائم»[3]، که «ان اله یحول بین المرء و قلبه» این است.

احتمال دوم: (که به نظر مرسد از احتمال اول قویتر باشد) این است که «إن اله یحول بین المرء و قلبه»، این لطف است که
خدای تبارک و تعال مخواهد نسبت به این انسان کند. «یحول بین المرء و قلبه»، قلب محل واردات است؛ هم واردات

شیطانیه و هم واردات رحمانیه. محل خطور خواطر است، هم خواطر شیطانیه و هم خواطر رحمانیه. اگر انسان باشد و قلب
خودش، این زمینهی برای اینه خواطر شیطانیه یا حالات شیطانیه برای او بیاید، فراهم و فراوان است، اما وقت مگوئیم خدای

تبارک و تعال «یحول بین المرء و قلبه» به این معناست که خداوند به این انسان لطف مکند و سبب مشود آنچه بر قلب او
وارد مشود، ی امر خدای باشد، ی امر رحمان باشد، ی امر غیر شیطان باشد.

البته این احتمال (که با این سازگاری دارد که «إن اله قد یحول بین المرء و قلبه») با ظاهر آیه سازگاری ندارد؛ زیرا  ظاهر آیه
یریم که یهمیشه «یحول بین المرء و قلبه». ما اگر این آیهی شریفه را با این دید در نظر ب ،این است که خدای تبارک و تعال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/473


«ه یحولوئیم این «إنّ اله یحول دائماً بین المرء و قلبه». بعد با همان احتمال اول سازگاری دارد. اگر باست، «إنّ ال امر کل
یعن «ف بعض الموارد یحول، قد یحول بین المرء و قلبه» این با احتمال دوم سازگاری دارد.

نته1: هدایت قرآن، فقط هدایت تفسیری و رسیدن به بطون قرآن نیست. خواندن قرآن تمام وجود انسان را در هر باری که انسان
قرآن مخواند متحول مکند و این تحول را، از همین آیه نیز متوانیم استفاده کنیم، «إن اله یحول بین المرء و قلبه» یعن شما
اگر قرآن هم خواندید، «إن اله»؛ هم کلام اله است انتساب به خدا دارد، این هم «یحول بین المرء و قلبه» است، سبب مشود

که خواطر شیطان بر او نیاید، ی مانعیت ایجاد مکند، عقلش را قویتر مکند، عقلش را نورانتر مکند، مفاسد را بر این
انسان روشنتر م‌کند، بفهمد که باطنش چیست و چه مفسدهای دارد، این «یحول» از این جهت است.

کنیم دقیقش را بخوانیم مخصوصاً آیات قرآن را هم حت ه یحول بین المرء و قلبه» (که اینها را باید سعته2: «و اعلموا أنّ الن
«إنّ» و «أنّ» را هم نباید اشتباه خوانده شود) یعن «و اعلموا أنّ اله یحول بین أن یعلم أن الباطل حق» یعن ی از مشلات
بشر امروز، چه مسلمان و چه غیر مسلمان (که این هم از وسائل شیطان و از حربهها و راههای شیطان است) این است که

باطل را حق جلوه مدهد و حق را باطل جلوه مدهد.

گاه اوقات شما دیدید ی مطلب را که انسان مداند غیر صحیح است، ول اینقدر صغری و کبری برایش مچیند و آن را
کند و این هم یر بین مصداق حق و باطل خلط نمدی ه یحول بین المرء و قلبه» یعندهد. «أن الجلوه م چیز قشن ی
مطلب خیل مهم است. ما اگر بتوانیم خودمان را متخلّق به کلام اله کنیم، خودمان را متخلّق کنیم به وسیلهی این عبادات که

خدا برای ما قرار داده، میان حق و باطل را خلط نمکنیم.

پرسش: ی از سؤالات که مردم از شما مکنند، این است که چرا اینقدر ما نماز را باید ترار کنیم؟ صبح و ظهر و شب؟

پاسخ: مگوئیم شما در تمام ایام زندگتان مواجه هستید با مسئلهی حق و باطل. از آن آن که از خواب بلند مشوید و
مخواهید ی کاری انجام بدهید، نمدانید این حق است یا باطل؟ دیدید گاه اوقات انسان در ی مسئلهی خیل جزئ عادی،

متحیر و سرگردان است و نمداند این کار درست است یا خیر؟ تا برسیم مسائل خیل مهمتر.

گاه اوقات انسان برای اینه بخواهد شغل را انتخاب کند، باید سالها وقت مصرف کند، بخواهد ازدواج کند برای خودش،
برای فرزندش، سالها باید وقت صرف کند که چه کس مناسب است و چه کس مناسب نیست، و فراوان است یعن شما

مسائل و قضایای که در جامعه برای شخص، خانواده، اجتماع اتفاق مافتد، این بشمار است که آدم مماند حق چیست و
باطل چیست؟ این ترار نماز، سبب این مشود که خدای تبارک و تعال نسبت به انسان، عنایت بیشتری داشته باشد و در این

بزناهها، دست انسان را بیرد و انسان بتواند حق را از باطل تشخیص بدهد.

مخصوصاً در زمان ما واقعاً تشخیص حق از باطل به ی معنا واقعاً کار دشواری است. الآن اشخاص را آدم مبیند که در
همین لباس روحانیت سوابق خیل خوب، آدمهای از جهت علم خیل خوب، از جهت انقلاب و تقوای خوب، همه ریشهدار و

سوابق خوب دارند، اما در ی مطلب، دو نظر مختلف مدهند که کاملا مغایر با هم هستند.

ما طلبهها مخواهیم ببینیم حق کدام و باطل کدام است؟ بالأخره هر دوی این نظرها که نمتواند حق باشد، ما هم زیاد به این
مسئله نیاز داریم یعن قشر ما طلبهها برای تشخیص حق از باطل، به مراتب از نوع مردم محتاجتریم و لذا اینه انبیاء و ائمه

(علیهم السلام)، عباداتشان بیشتر از مردم معمول بوده، ی جهتش همین است.



ما هم به همین ملاک عباداتمان باید بیشتر باشد، تقیدمان به نوافل باید بیشتر باشد، به قرائت قرآن باید بیشتر باشد، به رعایت
زبان باید بیشتر باشد، چیزی که متأسفانه الآن در حوزه ما خیلها نسبت به آن گلایه دارند، شایت دارند، از رها بودن زبان ما

طلبهها که اینقدر رهاست که هر حرف را بدون تأمل و اینه ببینیم درست است یا درست نیست، چه نتیجهای را مخواهد داشته
باشد و یا چه نتیجهای ندارد؟ انسان مزند.

فرض کنید مرحوم علامه طباطبائ کرد که مثلانقل م کس را خودمان دیدیم و برایمان نقل کردند، ی ما علمای بزرگ
رضوان اله تعال علیه، ی جا اگر دو ساعت منشست، تا مورد سؤال قرار نمگرفتند، چیزی نمفرمود. این در روش بزرگان

ما بوده. حالا ما تا به ی مجلس وارد مشویم، از مبدأ و معاد و دنیا و آخرت و سیاست و اقتصاد و همه چیز مخواهیم
اظهار نظر کنیم و بوئیم در همه چیز هم نظر ما صحیح است.

ما زیاد نیاز داریم به مسئلهی «أن اله یحول بین المرء و قلبه»، ببینید واقعاً خدا چقدر در بین ما و قلب ما حائل است. این
خودش ی ملاک خیل روشن است. وقت مخواهیم حرف بزنیم، برای خدا مزنیم یا نه؟ ناهمان برای خدا هست یا نه؟

خودمان، زندگمان، بچههایمان، واقعاً زمانه زمانهی عجیب شده، دیروز من داشتم ی بخش از تلویزیون را مدیدم در
برنامهای به نام «براهه»، بسیاری از مسائل اینترنت و فضاهای مجازی، وایبر، واتسآپ که آمده، دارد زندگها را نابود مکند،

بین زندگ طلبه و غیر طلبه هم در این جهت فرق ندارد.

خیل مراقب باشید واقعاً مراقب باشید، مراقبت کنید، هم از خدا کم بخواهیم و هم خودمان تدبیر کنیم. ببینیم که بچههایمان با
چه کسان ارتباط دارند و در چه گروههای قرار دارند. اینها چیزهای نیست که ما بخواهیم از آن بذریم و به آن باعتنا باشیم.

خوب شد که این آیه مطرح شد و این روایت در ذیل آیه را هم پیدا کردیم که «یحول بین المرء و قلبه» یعن به هر حال، خیل
«بأن یعلم» که حق چیست و باطل چیست؟ «و أن یعلم الحق من الباطل» و این نتهی بسیار خوب بود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین
--------------------------------------

[1] ـ الاف، ج2، ص57، ح2؛ به نقل از ایشان، وسائل الشيعة، ج15، ص202، ح20280.
هلَيا نَّها و قَلْبِه و ءرالْم نيب ولحي هنَّ الوا الَماع و ميِيحا يمل ماكعذَا دولِ اسلرل و هوا لتَجِيبنُوا اسآم ا الَّذِينهيا ا[2] ـ «ي

تُحشَرونَ»سوره انفال، آیه24.
[3] ـ «و قَال امیر المؤمنین عليه السلام عرفْت اله بِفَسخ الْعزائم و حل الْعقُودِ (و نَقْضِ الْهِمم)» نهج البلاغة، ص451،

حمت242.


