
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۱۸ اسفند ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

الات کلام محقق اصفهاناش

بحث در بررس فرمایش محقق اصفهان است. ی اشال را از کلمات مرحوم امام بیان کردیم. اشال دوم: این است که
مرحوم اصفهان تلاش کرد بر اینه در اجارهی فضول، اجازه نسبت به ماقبل اثری نداشته باشد و فرمود تأثیر این اجازه فقط

نسبت به مابعد است و اگر بخواهد نسبت به ماقبل اثری داشته باشد، باید بوئیم تلف فرض و تلف اعتباری موضوع برای
ضمان است، در حال که کس تلف فرض و اعتباری را موضوع برای ضمان نمداند.

اشال که به ذهن مآید این است که مر آثار منحصر به همین تلف است؟! اگر فرض کنید این فضول، خانه را اجاره داده
(اگرچه دیدگاه برگزیده و دیدگاه سایر فقها این است که تصرف مشتری در مال که فضول به عقد فضول مگیرد، تصرف
حرام است)، اما چه اشال دارد بوئیم اگر این مستأجر، در این خانه نشست و بعد از دو ماه مال اجازه داد، بوئیم این

اجازه کشف از این مکند که این تصرف حرام نبوده است. کشف از این مکند که این تصرف در منفعت بوده که مل خود
مستأجر بوده و این تصرفِ صحیح است.

مرحوم اصفهان ی جملهای را فرمود که در اینجا یا ما مسئلهی انقلاب در عنوان را مطرح کنیم که ما انقلاب در عنوان را به
تبع مرحوم امام رد کردیم و گفتیم این هم معنا ندارد. انقلاب در عنوان هم به ی نظر مشود بوئیم استحاله دارد (همانند

انقلاب در حقایق)، هم اینه ی امر غیر عقلای است. عمدهی اشال در انقلاب عنوان (که بوئیم ی مال از ی زمان تا
زمان اجازه، مل مجیز بوده واقعاً (نه تخیلا)، حال که اجازه داد، مل مجاز له شده واقعاً و انقلاب در عنوان به وجود آمد) این

است که بوییم این ی امر غیر عقلای است و شارع در باب معاملات، ی روش جدیدی غیر از روش عقلا ندارد.

شود ملآید و از اجازه به بعد ممجیز است و بعد هم تغییری در آن به وجود نم گویند در این مدت یا واقعاً ملعقلا م
مجیز است، از اول مل کردیم ملویند تا حال خیال من است ببرای مجاز له است. البته عقلا مم مجاز له یا واقعاً مل

مجاز له بوده که البته این دیر انقلاب نمشود.

انقلاب در عنوان یا (اگر گاه تعبیر کردند به کشف انقلاب) کشف انقلاب به این معناست که این مال از زمان عقد تا زمان
اجازه داد، از همان زمان عقد تا همین زمان اجازه، مل بوده است. حال که مال مال مجیز و مل اجازه، واقعاً مل

که مرحوم اصفهان) شود کشف انقلابکند. این میت مجیز در زمان قبل، انقلاب پیدا مآن مل شود واقعاً یعنمجازله م
کشف انقلاب را قبول کرده است).

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


محقق اصفهان در کشف انقلاب مفرماید انقلاب در عنوان است، استحاله و مانع ندارد، ما عرض کردیم نه، این خودش هم
بوی استحاله مدهد. باید به تعبیر مرحوم امام؛ هم تصدیق کنیم ملیت برای مجیز را و هم عدمش را در زمان واحد. حال اگر

کس هم بوید در این امور اعتباریه استحاله معنا ندارد، مسلم ی امر غیر عقلای است.

به مرحوم اصفهان مگوئیم کشف انقلاب که باطل است، مسئلهی شرط متأخر در امور اعتباریه مانع ندارد یعن بوئیم اگر
اجازه بعداً آمد، کشف از این کند حقیقتاً از حین عقد این مل برای مجاز له بوده است. حال مگوئیم اگر چنین چیزی باشد،

مسئلهی ثمره منحصر به تلف فرض و تلف اعتباری نمشود. اگر این مستأجر از ابتدا اینجا نشست، کشف از این مکند
تصرفش حرام نبوده است.

حت بالاتر عرض کنم در باب خودِ ناح فضول، اگر مردی را به ناح زن درآوردند به ناح فضول، این زن بعد از ی ماه
خبردار شد که ی عقد ناح خوانده شده و آمد اجازه داد عل القاعده باید بوئیم این استمتاع که زن از مرد برده یا مرد از
زن برده حرام نبوده، معنای کاشفیت عل القاعده همین است. حال اگر روایت خاص داشته باشیم، باید در جای خودش بحث

کنیم، اما عل القاعده این اجازه این اثر را مگذارد که تمام تصرفات قبل را از نظر تلیف درست مکند و این اثر کم نیست
و اثر مهم است.

اشال سوم: این است که این مطلب که محقق اصفهان نسبت به مرحوم آخوند مگوید (که اجازه، بالاتر از عقد اصیلین
نیست)، مطلب درست نیست. مرحوم آخوند و همه قبول دارند که اگر اصیلین عقدی خواندند، این عقد نسبت به ماقبل اثر ندارد

مثلا؛ اگر امروز من خانهام را به زید فروختم، بعد مگویم اعتبار مکنم شما زید را برای این خانه از ی سال پیش، مگوئیم
ی سال پیش سببش نیامده! و عقلای هم نیست، اما در اجازه، سبب ملیت قبلا آمده، اجازه روی قول به کاشفیت، برای ما

کشف از این مکند که سبب (یعن عقد) «حین الوقوع کان مؤثراً تاما». پس بین این و بین آن مسئلهی اصیلین (که شما مرحوم
اصفهان فرمودید) فرق زیادی است.

اشال چهارم: این است که مرحوم اصفهان آمدند بحث «البسیط لا یتبعض و لن یتعدد» را در اینجا مطرح کردند. اشال این
سخن آن است که اولا؛ این را هم ملحق کنید به همان موارد خلط توین و تشریع مکنیم (که مرر گفتیم این قواعد عالم توین
را، باید از فقه و اصول بیرون کرد). همانگونه که «الشء لا ینقلب عما هو علیه»، ی قاعدهای است مربوط به توین (و سایر
قواعدی که قبلا گفتیم تأخیر شرط از مشروط محال است اینها مربوط به توینیات است)، این قاعده «البسیط لا یتبعض ولن

یتعدد» نیز مربوط به توینیات است و ربط به اعتباریات و تشریعیات ندارد.

مجیز بوده، از حال به بعد مل وئیم (این اجازه که آمد تا الآن این مال، ملتوانیم تعدد عقد را بپذیریم و بونه مثانیاً؛ ما چ
مجاز له مشود.) این و لو به حسب ظاهر عقد واحد است، اما در حقیقت در حم عقود متعدده است؟! باز سراغ عقلا و عرف
مرویم؛ عرف این را عقود متعدده نمداند، عقد فضول که بعداً اجازه به آن لاحق شود (و مگوید این عقد صحیح است)، نه

عرف و نه بناء العقلا هیچ کدام این را عقد متعدد نمدانند.

بحث که این روزها در اصول مطرح مکنیم؛ تطبیق با عرف است. آیا عرف در اینجا ی عقد فضول که واقع شده و بعد اجازه
آمده، این را دو تا عقد مداند یا نه؟ از مرحوم محقق اصفهان عجیب است که مفرماید همانگونه که اگر شما مال را به زید

بفروشید، زید به عمرو و عمرو بن بر بفروشد، اینجا چطور عقود متعدده است؟ و عقود متعدده با ملیت مرسله منافات ندارد،
در اینجا نیز اجازه این عقد را به حسب الواقع، عقد متعدد مکند و عقد متعدد هم که شد اشال ندارد و با ملیت مرسله

منافات ندارد. اشال ما این است که عرفاً و عقلائیاً ما در اینجا عقود متعدده نداریم.



بنابراین، در اشال چهارم دو مطلب وجود دارد؛ ی اینه چرا این قانون عقل «البسیط لا یتبعض و لن یتعدد» را آوردید؟ و
اشال دوم این است که در اینجا عقود متعدده نداریم.

بنابراین مرحوم آخوند مفرماید ما هستیم و «اوفُوا بِالْعقُودِ» که ظهور در این دارد که شما بر تمام عقد وفا کن، اگر ما گفتیم
اجازه ناقل است به این معناست که از حین عقد تا حین اجازه، وفای به این عقد بر مجیز و مال لازم نیست که این مطلب،

خلاف ظاهر «اوفُوا بِالْعقُودِ» است. این سخن مرحوم آخوند را محقق اصفهان تحلیل کرد که آخوند مخواهد بوید تبعض در
عقد لازم مآید.

در حال که ظاهراً در عبارت خودِ مرحوم آخوند، بحث از تبعض در عقد و مخالفت با این قاعده «البسیط لا یتبعض» مطرح
» داریم، در اینجا هم ی عقد فضول واقع شده. اگر نیست، بله آنچه مرحوم آخوند مگوید این است که ما «اوفُوا بِالْعقُودِ

بوئیم مال از زمان عقد تا زمان اجازه بر آن وفا لازم نیست، این مخالف با ظاهر «اوفُوا بِالْعقُودِ» است که ظهور در این دارد
که شما باید به تمام عقد وفا کنید. اما اگر مرحوم آخوند هم مسئلهی «البسیط لا یتبعض» را مطرح کرده باشد، این اشال به

ایشان وارد است.[1]

الات محقق اصفهانجمعبندی اش

نتیجه آنه؛ فرمایش مرحوم اصفهان ناتمام است. فرمایش مرحوم آخوند به نظر ما تمام است و البته با این بیان تقریباً به همان
دلیل اول برمگردد. دلیل اول که مرحوم شیخ در ماسب از جانب کاشفها اقامه کرد، این بود که آیه مفرماید «اوفُوا
بِالْعقُودِ». اگر بخواهیم بوئیم تا اجازه نیاید وفا لازم نیست، به این معناست که عقد بعلاوهی اجازه، موضوع برای وجوب
وفاست در حال که ظاهر آیهی شریفه این است که عقد، به تنهای موضوع برای وجوب وفاست. به نظر مرسد که دلیل

مرحوم آخوند دلیل درست است. این دلیل کشف نیز اشال ندارد. تا اینجا ما سه دلیل برای کاشفها گفتیم و اشالات که مثل
شیخ انصاری و دیران بر این دلیل کاشفها ذکر کردند را نیز جواب دادیم. به نظر ما این سه دلیل برای اثبات قول به کشف

کفایت مکند.

اقوال در مسأله
در ادامه بحث، اشارهای اجمال به اقوال در مسأله مکنیم. ما در اینجا سه قول داریم؛

1) کشف حقیق 2) کشف حم 3) نقل و ناقلیت. این سه محور است. در کشف حقیق، چهار نوع کشف داریم؛

1. کشف حقیق صرف. 2. کشف حقیق تعقّب. 3. کشف حقیق به این نحو که اجازه شرط متأخر باشد. 4. کشف حقیق به
این نحو که وجود دهری اجازه شرطیت دارد.[2]

کشف حقیق صرف، سه نوع است (که اقسام کشف مجموعاً شش نوع مشود). کشف حم نیز اقسام دارد و بعضها
مجموع قول به کشف را، اعم از کشف حقیق و کشف حم، تا ده، یازده قسم نیز شمردهاند که ما به ی ی از آنها اشاره

مکنیم تا ببینیم تعداد چه مقدار است؟ این بیان که الآن مخواهیم ذکر کنیم، از کلمات مرحوم محقق یزدی در حاشیهی
ماسب است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


بیان محقق یزدی در اقسام کشف

محقق یزدی ابتدا مفرماید قول به کاشفیت و کشف حقیق صرف یعن «المؤثر التام هو العقد»؛ اجازه تأثیری در تحقق ملیت
در هیچ زمان ندارد، بله آنچه مؤثر در تحقق ملیت است، خود عقد است و اجازه کاشفیت دارد. بعد مرحوم سید مفرماید

این کشف حقیق صرف «عل ثلاثة وجوه»؛

وجه اول: «أن یون العقد مشروطاً بالرضا المقارن الأعم من الفعلیة و التقدیریة»؛ کشف حقیق این است که بوئیم عقد،
رضایت مخواهد و رضایت هم باید مقارن با عقد باشد، منته دو نوع رضایت داریم؛ ی فعل و ی تقدیری. رضایت فعل که
معنایش روشن است یعن انسان بالفعل به این عقد راض باشد. رضایت تقدیری یعن الآن مال نسبت به عقد فضول یا نسبت

به اصل عقد جاهل است و اصلا خبر ندارد، اما طوری است که «لو علم لرض به» (این ی نوع) یا خبر دارد، اما اشتباهاً و
جهلا مگوید این عقد بر من ضرر دارد و کراهت خودش را اظهار مکند، منته اگر او را متوجه منافع این عقد کنند و بویند

این عقد بر تو منفعت دارد «لرض به». این رضایت تعلیق یا تقدیری است.

بنابراین، رضایت تقدیری دو فرض دارد؛ ی اینه اصلا از اصل عقد خبر ندارد، اما «لو علم به». مثلا به او مگویند این
خانهای که از تو ی میلیون نمخریدند، فضول دو میلیون فروخته «لرض به»، فرض دوم آنه علم دارد، اما فر مکند این

معامله به مصلحتش نیست، منته اگر مصلحت معامله را به او بویند «لرض به».

مرحوم محقق رشت مگوید مراد ما از رضایت در عقد (که مگوئیم شرط است)، اعم است از رضایت فعل و رضایت تقدیری
است و تقدیری را نیز همینگونه معنا مکنند. بعداً اگر مال آمد اجازه داد، این اجازهی بعدیِ مال کشف از رضایت مقارن

مکند منته دیر چه رضایت؟ تقدیری یعن اگر در آن زمان هم «علم به»، یا اینه علم دارد به اینه او برایش مصلحت ندارد و
برایش توضیح بدهند، رضایت مداد. مرحوم سید مفرماید «بعض الأفاضل من المعاصرین» این نظریه را دارند که مرادش

مرحوم محقق رشت است.[3]

ما ابتدا اقوال را به صورت اجمال مگوئیم. تا اینجا تا وسط راه را آمدیم، بله نزدی به قله هستیم یعن سه دلیل برای کاشفها
ذکر کردیم. اشالات که دیران مطرح کردند رد کردیم و تا حال این سه دلیل را تثبیت کردیم. حالا ببینیم اقسام کشف چیست و

چه نوع کشف را باید اختیار کرد که ان شاء اله فردا دنبال مکنیم.[4]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نته: ما در بحث بیع فضول، این را زیاد مطرح کردیم که (این خودش ی رساله سطح4 خیل قوی مشود) موارد خلط
توین و تشریع در فقه و در اصول فراوان است. به نظر ما هیچ کدام از این قواعد را نباید در بحث فقه و اصول داخل کرد.

[2] ـ «ثالثها الشف الحقيق بمعن كون نفس الإجازة المتأخرة شرطا فيون الشرط وجودها ف المستقبل و هذا ظاهر
المشهور و اختاره ف الجواهر صريحا و إن احتمل ف آخر كلامه ما نقلناه عنه رابعها ذلك مع ادعاء أنّ الشرط هو الوجود

الدهري للإجازة و أنّه و إن كان بحسب الزمان متأخرا إ أنّه بحسب وعائه الدّهري مقارن و يمن إرجاعه إل السابق.» حاشية
الماسب (لليزدي)، ج1، ص148؛ چاپ جدید ج2، ص167.

[3] ـ «ثم إنّ القول بالشف يتصور عل وجوه أحدها الشف الحقيق الصرف بمعن عدم مدخلية للإجازة ف التأثير أصلا بل
كونه كاشفا صرفا و هو أيضا يتصور عل وجوه أحدها أن يون العقد مشروطا بالرضا المقارن الأعم من الفعل و التقديري
بمعن كون المالك راضيا عل فرض التفاته إليه و إل ما فيه من المصلحة و إن لم ين بالفعل راضيا بل كان كارها من جهة



غفلته أو جهله بالمصلحة فالإجازة الآتية ف المستقبل كاشفة عن حصول الشرط حين العقد و لا مدخلية لها ف التأثير أصلا و هذا
الوجه مختار بعض الأفاضل من المعاصرين.» همان.

[4] ـ «الثان أن يون مشروطا بأمر واقع لا نعرفه و يون ذلك الأمر ملازما للإجازة الاستقبالية فتون كاشفة عن حصول ذلك
الشرط من غير أن يون لها دخل ف التأثير و ذلك الأمر المشوف عنه مقارن للعقد و هذا الوجه غاية ما يمن أن يقال ف مقام

توجيه الشروط المتأخرة ف الموارد الواردة ف الشريعة فيقال ف جميعها إنّ الشرط أمر واقع و هذا المتأخّر كاشف عنه الثالث
هذا القسم من العقد لا عل ء آخر نعم الشارع رتّب الأثر علضا و لا الإجازة و لا شون هناك شرط للعقد أصلا لا الرأن لا ي

القسم الآخر فالعقد الذي يتعقّبه الرضا ف علم اله صحيح من أول الأمر لا لحصول الرضا بل لجعل الشارع و الّذي لم يتعقّبه لم
يجعل مؤثرا أو لعل هذا مراد صاحب الجواهر من الوجه الأول من الوجوه الثّلاثة الت ذكرها للقول بالشف حيث قال و حاصل
اللام أنّ الوجه ف الشف أحد أمور الأول أنّه من قبيل الأوضاع الشرعية عل معن أنّ الشارع قد جعل نقل المال ف الزمان
السابق عند حصول الرضا ف المستقبل ثانيها الشف الحقيق بإرجاع الشرط إل التعقّب و الحم بون العقد مشروطا بأمر

اعتباري مقارن و هو تعقّب الرضا و هذا الوجه ظاهر جماعة من العلماء منهم صاحب الفصول عل ما أشار إليه ف بحث مقدّمة
الواجب و منهم أخوه شيخ المحقّقين عل ما ح عنه مع أنّه ظاهر كلامه ف ذلك المبحث و احتمله صاحب الجواهر حيث قال
بعد ما حم بجواز تأخر الشرط ف الشرعيات و أنّها ليست كالعقليات بل يمن كونه مثلها بناء عل أنّ الشرط أن يحصل الرضا

لا حصوله فعلا.» همان.


