
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۱۰ اسفند ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

در بحث گذشته مؤیدات را برای این ادعا که موضوع در قضایای شرعیه واقع به حسب العرف است نه واقع به حسب العقل،
ذکر کردیم.

نمونه های که در تعیین مصداق، مجال برای عقل نیست: 1. غناء

در دنبالهی این بحث این نته را مخواهیم اضافه کنیم و آن اینه در بعض از موارد مجال برای عقل وجود ندارد کما اینه در
ذهن بعض از آقایان هم این مطلب بود. ما ی عناوین در فقه داریم که غیر از رجوع به عرف در تعیین مصداق هیچ مرجع

دیری برای آن وجود ندارد و اساساً برای عقل، امان راهیاب و مجال برای عقل نیست. مثلا در بحث غناء غالب بزرگان بعد
از اینه تعاریف را که دیران کردند مطرح مکنند در آخر مفرمایند «ما یسم غناءا عرفاً»؛ غنا بودن را به عرف ایال

که مسئلهی عرف را در باب غناء مطرح کرده مرحوم شهید ثان که در کلمات آقایان هست شاید اول کس کنند. که عباراتم
فیه غناءاً یحرم لعدم ورود الشرع بما یضبطه» شارع نیامده ی العرف فما یسم الرجوع فیه إل فرماید «الاولاست. ایشان م

معنای خاص برای غنا ذکر کند، «فیون مرجعه إل العرف» این در مسال جلد دوم صفحه 353 هست.

صاحب ریاض، مرحوم میرزای قم هم همین نظر شهید ثان را اختیار کردند. صاحب جواهر هم در جلد 22 صفحه 46
مفرمایند: «والتحقیق الرجوع ف موضوعه إل العرف الصحیح». البته اینجا ی اختلاف هست که آیا نظر صاحب جواهر این
است که به عرف عام مراجعه شود در باب غنا، که خیلها همین برداشت را دارند که صاحب جواهر معتقد است در باب غنا

آنه «یسم عند العرف العام بالغناء» بعض مگویند از عبارت ایشان استفاده مشود به عرف اهل موسیق باید مراجعه کرد.
حالا باید عبارت ایشان را در آن بحث با دقت مراجعه کرد.

مرحوم محقق اردبیل در مجمع الفایده مفرماید «فحینئذٍ» بعد از اینه قول لغویین و عدهای را نقل مکند مفرماید «الحواله
فیه إل العرف و کلّما یعدّ من العرف أنّه غناء یحرم فعله و سماعه مطلقا ف القرآن و غیره شعراً أو غیراً، فلیس بمخصوصٍ بغیر

القرآن» تا آخر. این در کتاب قضا و شهادات دارد که باید رجوع به عرف بشود.

ما یسم لاز اصحاب گفتهاند باید در غناء رجوع به عرف کنیم «ف فرماید بعضدر کتاب متاجر هم همین تعبیر را دارد که م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به عرفاً فهو حرام و إن لم ین مشتملا عل الترجیع و لا عل الترجع» دلیل هم مآورد مفرماید «إنّه (یعن لفظ غناء) لفظٌ ورد
ف الشرع تحریم معناه و لیس بظاهر له معن شرع، مأخوذٍ من الشرع، فیقال عل العرف» و این دلیل را ذکر مکند و باز

دیران که در باب غناء این مسئله را مطرح کردند، این عبارت از مجمع الفایده جلد هشتم صفحه 57 است.

این هست که ما در فقه عناوین داریم، اینها کم هم نیست که اصلا مجال برای عقل نیست. به عقل بوئیم غنا چیست، عقل چه
مفهمد غنا را؟ غنا ی مفهوم عرف محض است و عرف باید روشن کند و آنچه که مهم است این است که نه تنها ما باید سراغ
عرف برویم از عبارات آقایان استفاده مشود که حتّ لزوم ندارد مفهوم غنا برای ما روشن باشد. آنچه که من از عبارت آقایان

در همین بررس اجمال در بحث غنا استفاده کردم اصلا ولو مفهوم غنا برای ما روشن نباشد، بوئیم در تعریف غنا تعاریف
مختلف ذکر شده است حت تصریح به این است که ما یسم غناء، آنچه که به آن غنا مگویند و این را در ی عبارت دیدم.

عرض مکنم حالا یا مجمع الفایده نقل کرده (مرحوم محقق اردبیل) یا دیران، «و لقد اجاد بعض الفقها ممن قارب عصرنا
حیث الحال الغناء عل العرف العام» گفتهاند غنا را باید برویم سراغ عرف عام مردم. گفتند تمام اینها تعاریف لفظ که مراد

تعاریف شرح الاسم است. «و اعترف بالعجز عن تحدیده و تحدید سایر الاجزاء حت الماء و التراب» گفتهاند ما مفهوم دقیق غنا
را نمتوانیم روشن کنیم نه غنا! حتّ ماء که ی مفهوم رایج بین الناس است، ما از آب و تراب بین مردم رایجتر نداریم. گفتند

مفهوم دقیق اینها را هم نمتوانیم بوئیم. حالا یا از آن حرف است که در فلسفه مزنند که حدّ حقیق اشیاء را ما نمتوانیم بیان
کنیم، که طبق آن مبنا تمام تعاریف، تعاریف شرح الاسم مشود و لذا گفتند ما مستقیم سراغ مصداق مآئیم، مگویند هر چه

عرف گفت غناست، اگر ی صوت ولو طرب در آن نباشد، ترجیع در آن نباشد، عرف گفت إنه غناء این حرام است.

عرض مکنم بحث را اصلا به مصادیق عرفیه منحصر کردند. یعن حتّ طبق این بیان لازم نیست بوئیم اولا مفهوم از نظر
عرف چه معنای دارد؟ لزوم ندارد ما معنای مفهوم عرف را روشن کنیم، مگوئیم «فَتَيمموا صعيداً طَيِبا» آیا عرف این آجر را

مصداق صعید مداند یا خیر؟  حالا هر معنای برای صعید کنند، این را در باب غنا گفتند، در بعض از مفاهیم دیر هم این
تصریح را دارند.

پس ما مخواهیم ببینیم در فقه، عناوین و مفاهیم که وجود دارد، در مصداقش برویم سراغ عقل یا برویم سراغ عرف. ما
عناوین داریم ییش همین غناء است.

نمونه های که در تعیین مصداق، مجال برای عقل نیست: 2. مسر

ر هست یا نه؟ عقل که مجالمس ار هم باید برویم سراغ عرف که آیا این مایع خارجر، شما ببینید در باب اسدوم عنوان مس
ندارد که بوید این مسر هست یا نیست؟ به قول خودشان آقایان در فلسفه که مگویند عقل در جزئیات نمتواند دخالت کند،

عقل نمتواند بوید «هذا المایع الخارج مسر أم لا» از تمر گرفته مشود، از نبیذ گرفته مشود، چیزهای مختلف گرفته
مشود ول واقع است که حاکم به او عرف است.

اینه ما داریم روی آن بحث مکنیم در موضوعات غیر مستبنطه است، ما در فقه دو جور موضوع داریم، ی موضوعات
مستنبطه داریم مثل صلاة، صوم، حج، زکات، خمس، اینها مستنبطه است اما الآن بحث ما در موضوعات غیر مستبنطه است.

«ماء، تراث، أرض، إسار، غناء، تعزیه» شاید در فقه این عناوین خیل زیاد باشد.

سؤال:...؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=43


پاسخ استاد: مستنبطه یعن جای که شرع دخالت کرده و ما باید برویم از شرع بفهمیم که به چه چیز صلاة مگوید.

ما اینجا آیا تفصیل بدهیم بوئیم ی موضوعات توین است مثل ماء، دم، اینها توین است. در توینیات خدمت جناب عقل
بوئیم عقل چه مگوید؟ آنچه به حسب عقل دقیق عنوان دم یا ماء را دارد، اما در غیر توینیات در ی مفاهیم اعتباریه مثل بیع،

در اینها برویم سراغ عرف. آیا این حرف درست است؟ به نظر ما این حرف باطل است برای اینه شارع در این رویهای که در
باب موضوع قضایای خودش دارد ی رویهی واحد دارد، شارع اگر مخواست بوید در «دم» من به حسب عقل مگویم

آنچه «دم» است باید بیان مکرد.

من این را دیشب در کلمات برخ از آقایان دیدم، فر مکنم مرحوم حاج شیخ محمد تق آمل(قدس سره) در مصباح الهدی
بود. ایشان به جای این استدلال که امام فرموده که شارع طریقهی خاص در این موضوعات قضایا غیر از آن طریقهی عرفیه

ندارد همانطوری که اگر ی قضیهای در بین عرف و عقلا باشد مفهوماً و مصداقاً خود عرف حاکم است و شارع طریقهی
است یعن توانیم درست کنیم و این فرمایش متینم فرماید: این را از باب اطلاق مقامندارد، ایشان تعبیر کرده و م خاص

وقت شارع مگوید «الدم نجس» اما نیامد بوید دم مقید به اینه این به نظر دقیق عقل باشد، از این جهت سوت کرد.
مخواهد حم دم را بیان کند اما نمآید برای دم خصوصیت ذکر کند، اطلاق مقام مگوید این خصوصیت دخالت ندارد.
ندارد، وقت گویم به این معناست که خود شرع دخالتگوید من به چه چیز دم منم گوید خود شرع وقتم اطلاق مقام
نمگوید «من جهة الدقة العقلیه» به این معناست که آن هم دخالت ندارد، اینها که معلوم شد دخالت ندارد اما مسئلهی عرف
نیاز به بیان ندارد چون دارد القاء به عرف مکند، حالا که القاء به عرف مکند ما بقیهی محتملات را با اطلاق مقام از بین

مبریم. از طرف دیر مستنبط نمخواهد چیز مجمل را موضوع قرار بدهد «فتعین الماء و الدم مفهوماً و مصداقاً عند العرف»
این یا به عنوان دلیل مستقل قرار بدهید و یا دقیقتر این است که این را منظم به دلیل امام کنید یعن بوئید برای اینه این

احالهی به عرف داده شود بقیهی محتملات باید با اطلاق مقام از بین برود.

حالا ما اگر چنین دلیل مرکب از آنچه امام فرموده و اطلاق مقام آوردیم دیر مجال برای تفصیل نیست.

دو تا تفصیل در ذهن آقایان است که دیروز هم بعد از درس صحبت مکردیم؛ ی اینه بوئیم ی موضوعات داریم که برای
عقل اصلا مجال نیست و فقط عرف وارد مشود مثل همین غناء، اسار ی از بحثهای که در فقه وجود دارد بحث تعزیه

است است. اینه اگر بر انسان مصیبت وارد شد عزاداری کند. عزاداری امام حسین یا حضرت زهرا(سلام اله علیهما) بحث
جداگانه است. بر مطلق مصیبت آیا عزاداری و تعزیه مستحب است یا نه؟ چند روز مستحب است، چه کیفیت دارد؟ اینها در
فقه بحث شده، تعزیه چه ربط به عقل دارد؟ اصلا عقل مجال در او ندارد. بوئیم بین اینها و بین موضوعات که عقل مجال

دارد، عقل متواند دم حقیق را تشخیص بدهد فرق وجود دارد. مگوئیم این برخلاف رویهی شارع است مذاق شارع این است
که در تمام موضوعات عل نهج واحد آمده است. برای شارع بین دم که ی مصداق حقیق است و تعزیه که ی عنوان

.گوید حاکم در تمام اینها عرف است این ینیست. م اعتباری است، فرق

و هذا این تفصیل؛ بوئیم بین امور اعتباریه، مثلا مفهوم بیع، اجازه، جعاله، این اعتباریات و بین توینیات ما فرق بذاریم، بر
نهج اوریم مقتضای این دلیل این است که شارع در جمیع این موضوعات علدلیل را م ه وقتنیست برای این این هم مجال

واحد حرکت کرده نیامده بوید در این موضوعات حاکم عقل است، در این موضوعات حاکم خودم هستم و در این موضوعات
حاکم عرف است. شارع مگوید یا خودِ من، این را به ی قاعده تبدیل مکنم مگوید یا خودم ی معنای مکنم و یا «ما هو
المرتز عند العرف» مرادم هست، غیر از این نیست. اگر کس در فقه غیر از این را بخواهد به میدان بیاورد به این معناست که
فقه را درست متوجه نشده، اگر بوئیم دم یعن آنچه بالدقة العقلیة الواقعیة و بالملاکات العقلیة دم، این اصلا فقه نیست. شارع

مگوید آنچه عرف به آن دم مگوید، من به این شیر دم نمگویم بله لبن است ولو اجزاء بسیار صغیرهای از دم در آن باشد به



یعن العرف»، محال إل حالما لم یحدده الشارع فهو م قاعده بیاوریم که «کل توانیم به صورت یگویم، این را مآن لبن م
احاله داده شده، هر چیزی که شارع تحدید نرده و برایش بیان خاص نیاورده به عرف احاله داده مشود. هم دلیلش را امروز

محمتر کردیم و هم این تفصیلهای که احتمال داده مشود.

نمونه های که در تعیین مصداق، مجال برای عقل نیست: 3. مدع و منر

باز مثال دیر در بحث مدع و منر چه مفرمائید؟ ضوابط دادند، مدع آن است که «من تَرک تُرِک» مدع آنست که قولش
مخالف با اصل است. آقایان امروزه آمدند تمام این ضوابط را کنار گذاشتند مگویند مدع و منر را عرف باید معین کند. ما
ی مطلب جدیدی امروز گفتیم و معتقدیم حتّ لازم نیست عناوین را ببینیم عرف چه معنای برایش مکند، الآن وقت مگوئیم
مدع و منر را باید سراغ عرف برویم، نمگوئیم آقای عرف اول مدع را برای ما معنا کن بعد خودمان سراغ مصداق برویم.

ممن است عرف در ی قضیهای بوید این مدع است در قضیهی دیر بوید آن مدع است، تطبیقش با عرف است و ما هم
همین را نیاز داریم، اصلا خیل از اینها نیاز در اینه تعریف کنیم، بوئیم حت مفهوم عرفاش را برای ما روشن کنید.

نمونه های که در تعیین مصداق، مجال برای عقل نیست: 4. دم

 سؤال:...؟
پاسخ استاد: اگر پشه خون انسان را خورد، این خون که در جوف پشه هست، شما اگر پشه را کشتید این خون که در جوف

پشه بود آیا نجس است یا نه؟ اینجا آقایان مگویند سه فرض وجود دارد ی اینه یقین داریم این خون خارج از این بق (پشه)
از خود این انسان بوده مسلم نجس است، دوم اینه اگر مدت زمان بذرد بوئیم ممن است این جزء بدن این شده و در

گوارش او رفته و خونِ پشه شده است.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: اگر به عقل مراجعه کنید؛ وقت پشه خونِ ی انسان را خورد ده روز هم در بدنش باشد عقل مگوید هنوز خون

انسان در بدن آن است، حالا عرض مکنم خون ی حیوان را داخل بدن ی انسان بریزند، درست است که مسئلهی استحاله
و ... مطرح شود اما قبل از مسئلهی استحاله این خون از خود انسان است.

نمونه های که در تعیین مصداق، مجال برای عقل نیست: 5. دست پیوندی
مثلا دست کافری قطع شده و متصل کنند به ی انسان مسلمان که دستش قطع شده بوده، حالا عقل مگوید این ید همان ید

کافر است، در واقع آن تغییری به وجود نیامده و استحالهای هم نشده، اما عرف مگوید این ید، یدِ این انسان است.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: ی شبههای هست که ما دو جور واقع که نداریم، واقع به نظر عرف و واقع به نظر عقل! ما ی تنظیری ذکر کردیم

و گفتیم در باب طلب، شما در کفایه خواندید، ما ی طلب حقیق داریم اینه این انسان به آب نیاز دارد و این طلب حقیق و
محرک للأعضاء است. دستش را مبرد لیوان را برمدارد و آب را مخورد. اما ی طلب انشائ داریم؛ اینه مگوید «إفعل»

مرحوم آخوند مگوید این «نحو طلبٍ» این ی نوع از طلب است منته طلب انشائ است.

سؤال:...؟



پاسخ استاد:  واقع بیع احل اله الْبيع است یعن آنچه به حسب واقع بیع است، چه کس این واقع را تشخیص مدهد؟ عرف. ما
مگوییم لازم نیست این واقع را عقل تشخیص بدهد بله عرف باید تشخیص بدهد.

من در فقه جای را پیدا نردم، شما هم فحص کنید اگر پیدا کردید برایم بیاورید، ی مورد که شارع موضوع را به حسب دقّت
عقلیه، اراده کرده باشد.

خارج بودن بحث تحدیدات شرع از محل بحث

در تحدیدات، آن هم نه از باب عقل، شارع گفته من 1200 رتل عراق، اقامهی عشرة ایام، عدهی زن چهار ماه و ده روز معین
کرده است. خود تعیین به این معناست که ی سرِ سوزن از این کمتر باشد فایده ندارد. معنای تعیین این است نه اینه عقل این
را بوید. من اگر به شما عرض کردم که شما از صفحهی 1 تا صفحه 10 را خواندید این موضوع را مفهمید، به این معناست

که اگر 9 صفحه خواندید موضوع برایتان مشخص نمشود.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: ما همانطوری که مگوئیم موضوعات مستبنطهی شرعیه محل بحثمان نیست، تحدیدات شرع یعن حدّ مسافت،

عدهی زن، اوزان، مقادیر، اینهای که شارع معین کرده از محل بحث خارج است، محل بحث در موضوعات غیر مستنبطهای
است که شارع برایش حدّ معین ذکر نرده اینها را ما مگوئیم لا مجال للعقل در این موضوعات، در این موضوعات إلا و باله

فقط باید رفت سراغ عرف، با این ادله و شواهدی که ذکر کردیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275

