
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۰۴ اسفند ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 82 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس مقدار اعتبار رجوع به عرف

عرض کردیم در این بحث رجوع به عرف چند نزاع وجود دارد. ی نزاع عمده و مهم این است که آیا عرف فقط مرجعیت در
تشخیص مفاهیم الفاظ را دارد یا علاوهی بر تشخیص مفهوم مرجع در مصداق و تطبیق هم عرف هست. مرحوم امام(قدس سره)

نظر شریفشان این است که عرف همانطوری که مرجع در باب تشخیص مفاهیم هست، مرجع در باب تطبیق هم هست.

عمده این است که هم نزاع روشن باشد و هم ادلهی دو قول ببینیم چیست. چون این نزاع را ی جا به صورت منقح ذکر نردند
که ادلهاش را هم ذکر کرده باشند باید جست و گریخته از کلمات، ادله را هم استفاده کنیم.

پس ی نزاع این است که آیا مرجع در باب مفاهیم و تطبیقات هر دو عرف است؟ یا عرف فقط مرجع در باب مفاهیم است.

نزاع دوم این است که آیا عرف فقط در باب ظهورات مرجعیت دارد یا در دایرهی غیر الفاظ، در دایرهی غیر ظهورات هم
مرجعیت دارد. چون در برخ کلمات آمده که عرف فقط حجیت و مرجعیتش در باب الفاظ و ظهورات الفاظ است، این هم نزاع

دوم.

نزاع سوم این است که اگر در باب مصادیق و تطبیقات هم عرف حجیت داشته باشد حتّ در مواردی که مسامحه کرده باشد یا
اینه ما عرف دقیق را باید در باب تطبیق ملاک قرار بدهیم. بعد اگر آمدیم مثل امام(رضوان اله تعال علیه) عرف دقیق را ملاک

قرار دادیم با ی مواردی که در فقه فقها روی تسامحات عرفیه پیش آمدند باید چار کنیم؟

چون ما در فقه مواردی را داریم که فقها مگویند در چنین مواردی عرف مسامحه مکند. مثلا در باب خیار غبن مگویند اگر
غبن به مقداری باشد که «یتسامح عرفاً»  اینجا خیار غبن وجود ندارد. یا امثلهی دیری هست که به بعض از اینها اشاره

مکنند، این ی بحث خیل مهم است اول تا آخر فقه هم ثمره دارد و مورد استفاده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بحث نخست: بررس مرجعیت عرف در مفاهیم و مصادیق (قول نخست)

اما بحث اول: امام[1] در همین رسالهی استصحابشان و جاهای دیر از فقه اصولشان، یعن در همان مباحث اولیه ی مباحث
الفاظ که مرحوم آخوند در کفایه فرمودند عرف فقط در باب ظهور الفاظ مرجعیت دارد اما در باب تطبیقات مرجعیت ندارد

همان جا مخالفت کردند و دلیل که دارند این است که مفرمایند شارع در مقام خطابات کأحدٍ من العرف و کأحدٍ من المقنّنین
است. بیائیم در میان خود عرف اگر ی قانونذاری قانون را در عرف مطرح کرد آیا ظهوراً و مصداقاً، آیا مدلولا و تطبیقاً به

خود عرف مراجعه نمشود؟ اگر از امروز ی قانون گذاشتند که مثلا در رانندگ  این شرایط وجود دارد اینجا هم از حیث
مفاهیم، هم از حیث تطبیق تمامش به ید خودِ عرف است اگر در خوردنها و آشامیدنها ی قانون گذاشتند و گفتند خوردن

فلان شء ممنوع است، خود عرف معین مکند که این چیست؟ مصداق و تطبیقش هم با خود عرف است.

عرف مگوید اینه مقنن گفته این است و اگر در ی جا عرف بوید این از مصداق این عنوان خارج است و این مفهوم بر این
تطبیق نمکند که اتفاقاً نمونههای زیادی در زمان ما دارد، در مسائل و قضایای مختلف، که گاه اوقات بعضها را که به جرم

بعض امور مگیرند اینها در مقام استدلال مگویند این کار من مصداق این نبوده است.

مثلا مگویند دادنِ پول به عنوان ارتشاء ممنوع است. خود ارتشاء را عرف مداند و ی معنای برایش مکند، پول هم که آن
کارمند مگیرد مگوید من این را بعد از عمل گرفتم و نه قبل از عمل که این کار را انجام بدهم، مصداق این کار نبوده است.

کند که در میان عرف این مسئله روشن است که اگر یهمه کشف از این م این منازعات و محاورات و مجادلات عرف اصلا
قانون را گذاشتند مفهوم ی عنوان و لفظ و تطبیقش به ید خودِ عرف است. امام مفرماید شارع کسائرٍ من الناس است. شارع
«یا «الماء مطهر «گوید «الدم نجسرا قرار داده و این قانون م قانون در خطابات شرعیهاش مثل بقیهی مردم است و آمده ی
ماء ی مفهوم دارد و مصداق دارد، باید برویم سراغ عرف و به عرف بوئیم شما به چه چیز ماء مگوئ؟ آیا ماء مثلا بر این
مایع لزج اطلاق مشود؟ شما این را مصداق این مدانید یا نه؟ باید عرف دخالت کند، دم را عرف باید دخالت کند، مفهوماً و

مصداقاً و تطبیقاً.

البته ی مواردی داریم که خود شارع آمده معین کرده، مواردی که عنوان تحدیدات شرعیه را دارد. در باب تحدیدات شرعیه ما
کاری نداریم مثلا در مفهوم سفر، عرف نمگوید مقدار سفر چقدر است؟ این مقداری که شرع معین کرده، شاید عرف این را

موجب برای سفر نداند، اما شارع آمده این را معین کرده است.

در مواردی که خود مفهوم را عرف مشخص مکند و شارع دخالت ندارد تطبیقش هم باید به یدِ عرف باشد و امام(قدس سره)
ی تعبیر خیل لطیف دارند که مفرمایند «الشرع عرف ف خطاباته» لذا باید مفهوماً و تطبیقاً ما سراغ عرف برویم و بعد

مفرمایند ما این کلام که مرحوم آخوند دارند که «تطبیق به ید عرف نیست»، مورد قبول نیست. وقت ما این کبری و این پایه
و این مبنا را مگذاریم مگوئیم «الشارع ف خطاباته لایون إلا کواحدٍ من العرف». دلیل قول امام و نظر امام همین است که
شارع در خطاباتش مثل احدی از عرف است. مرویم سراغ عرف، عرف هم در دایرهی مفاهیم و هم در دایرهی تطبیق مرجع را
خود عرف قرار مدهد، نه منبع دیری. پس شارع هم باید همینطور باشد، وجه ندارد که ما تفی کنیم بوئیم دایره ی ظهور
را عرف مشخص کند اما حالا جناب عرف کنار برود و در تطبیق خدمت عقل برویم و بوئیم شما باید در تطبیق حومت کنید.

ی تعبیری دارند که مفرمایند بین اینها فرق است، بین اینه ما بوئیم «الشرع عرف ف خطاباته» یعن روش شارع در خطاب
همان روش عرف است و بین اینه بوئیم موضوعات که در لسان ادله آمده باید مقید کنیم به موضوعات عرفیه. مفرماید ما

این ادعا را نمکنیم و نمگوئیم هر لفظ و هر عنوان که در خطابات شرع آمد این را به عنوان عرف مقید کنیم.



فرمایند این ینه. م ،د کنیم به قید عرفع‏» پس باید این قید را مقیيالْب هال لحذارد که «اخواهد این قاعده را بنم کس
بحث دیری است ولو اینه مفرمایند آن در جای خودش باید بحث شود، اما آنچه الآن بخواهیم بوئیم غیر از این بحث است.
بین اینه بوئیم روش شارع در خطابات، روش عرف است و بین اینه بوئیم موضوعات که در ادلهی شرعیه آمده باید مقید
شود به همان مفاهیم عرفیه فرق وجود دارد و مفرمایند این ضروری البطلان است. اما دیر وجهش را ذکر نمکنند که چرا

این ضروری البطلان است؟ مفرماید «لا»، یعن مقصود ما این نیست، «أنّ الموضوعات ف خطاباته مقیدةٌ بونها عرفیة فإنّه
» کجایش دارد که این ضروری البطلان» برای اینه قیدی وجود ندارد درظاهر لسان دلیل، وقت شارع مگوید «احل اله الْبيع‏

عرف را من حلال کردم؟ چنین قیدی وجود ندارد و ما دلیل بر تقیید به این قید نداریم.

مخواهیم بوئیم بین این دو بحث فرق است؛ اینه بوئیم روش شارع در خطابات مثل مقننین عرفیه است که در مفهوماً و
تطبیقاً دایرهاش را باید عرف معین کند و بین اینه بوئیم اگر شارع ی خطاب کرد و این خطاب دارای موضوع بود بیائیم از

اول این موضوع را به عرف مقید کنیم.

حت ما هم در بحث بیعمان در ی موردی گفتیم نمتوانیم بوئیم در بعض از مواردی که ش داریم به عرف مراجعه کنیم
چون طبق مبنای شیخ همینطور مشود آنهای که این بیع را عرف مگیرند مگویند مواردی که ش داریم حالا این ش معتبر

است یا نه؟ به عرف باید مراجعه کنیم، ما آنجا گفتیم همین مقدار که در شرع دلیل بر آن نیست، نه اینه به عرف رجوع کنیم و
عرف بیاید تلیف را روشن کند، این تنها دلیل قول امام و کسان است که قائلین به این قولاند.

دیدگاه دوم

اما کسان که مسئلهی تطبیق را مگویند سبه ید عرف نیت، وقت برویم در داخل کلماتشان چند مطلب از اینها استفاده مشود.
اکثریت با این گروه دوم است که مگویند تطبیق به ید العرف نیست.

گیرد موضوعات واقعیه است. وقتام قرار مکه در ادلهی اح گویند موضوعاتکه اینها دارند این است که م اولین حرف
مگوید «الماء مطهر» یعن آب واقع. وقت مگوید «الدم نجس» یعن دم واقع. دایر مدار واقع است و در نتیجه نظر عرف یا
غیر عرف دخالت ندارد. اگر همهی عرف امروز گفتند این ظرف که اینجا هست آب است و بعد معلوم شد خمر است، اینجا نظر

عرف چه نقش متواند در این داشته باشد؟ همهی عرف گفتند این آب است و شما فرمودید ی شء نجس را با این مایع
شستید، بعداً کشف خلاف شد و معلوم شد این خمر است، آیا مگوئید چون عرف اینجا گفته ماء، پس این طهارت واقعیه

برایش آمده، نه. پس ملاک واقع است. «الماء» یعن «ما یون بحسب الواقع ماءا» «الدم» یعن «ما یون بحسب الواقع دما».

بعد مگویند جناب عرف بیاید مفهوم را برای ما درست کند. مفهوم ماء چیست؟ مفهوم دم را روشن کند، مفهوم غنا را روشن
کند. «من أحی أرضاً» مفهوم احیاء را روشن کند. اما انطباق این مفهوم بر مصداق واقع ی انطباق قهری است.

حت دیروز عرض کردم شاید تعبیر به عقل هم ی تعبیر درست نباشد ولو اینه در بعض کلمات اینها هم آمده، یعن این
انطباق خود به خود است. اگر به حسب الواقع این مایع ماء باشد دیر ماء، چه عرف به آن ماء بوید یا نوید، چه عقل به آن

ماء بوید یا نوید، اگر به حسب الواقع این عنوان دم را دارد، این انطباق پیدا مکند، خواه عرف بفهمد یا نفهمد.

روی مبنای اول (یعن مبنای امام) بحث را بیاوریم در همین مثال روز که مطرح هست. مثال زیادی مشود اینجا عنوان شود.
ی مثالش هم در همین مثال دم است که خود امام زدند. در مثال دم عرف مگوید الآن این لون الدم لیس بدم، مر عرف چه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


کاره است که این را بوید؟ اگر واقعاً ذرات دم در آن هست و به خاطر آن هنوز لونش مانده این یصدق علیه الدم.

ی وقت آن جزوه ای که ما نوشته بودیم در اثبات رؤیت هلال با تلسوپ، ی از بزرگان ی نقض کرده بود و گفته بود اگر
شما با تلسوپ دیدنِ ماه را مگوئید کفایت مکند، اگر ما با میروسوپ ی شیری که از حیوان گرفته مشود را ببینیم

ذرات بسیار ریز خون در این شیر وجود دارد، همین شیرهای که مردم دارند هر روز مخورند و استفاده مکنند، اگر با دوربین
و میروسوپ دیده شود ذرات خون در اینجا وجود دارد.

یا مثلا در زمان امام(قدس سره) برای ایشان نامهای نوشتند که متخصصین مگویند این ماه ازون برون دارای فلس است و
امام فرمودند همین کفایت مکند. برخ دیر از آقایان گفتند: نه! ملاک در فلس را عرف باید بوید و عرف این ماه را فلسدار

نمداند و آنها لذا مگفتند ولو متخصصین هم بویند فلس دارد اما عرف عام چون نمگوید که این فلس دارد لذا خوردنش
جایز نیست.

مبنای امام در اصول این است که «المدلول و التطبیق بید العرف». در این مثال فلس کس به امام اشال کند که عرف در
اینجا تطبیق نمکند، نمگوید این ماه دارای فلس است پس شما چطور مفرمائید که خوردنش جایز است و عجیب آن طرف
قضیه است؛ آنهای که مگویند تطبیق به ید عرف نیست وقت در همین مورد فلس از ایشان استفتاء کردند گفتند چون عرف این

را فلسدار نمداند نمشود خورد.

بحث را ی مقدار باز کنیم؛ اینهای که مگویند تطبیق به ید عرف است، عمدهی حرفشان روی مسئله واقع است که مگویند
این واقع خارج اگر واقع ماء باشد عنوان ماء بر آن صدق مکند، چه عرف بفهمد و چه نفهمد! یعن اگر ی مایع باشد که

واقعاً آب باشد ول عرف بوید این خمر است، بخود آمده گفته! عقل بوید این خمر است، بخود آمده گفته!

روی بیان اینها ولو اینه عرض کردم گاه مگویند «التطبیق عقل» اما مرادشان از عقل یعن قهری. در ذهنم هست که در
است که انطباق مفهوم بر مصداق در ید کس مصداق این ی یعن «عبارت کفایهی مرحوم آخوند دارد «الإنطباق قهری

نیست. کس نمتواند بوید من به این آب مگویم و به نمگویم آب، اگر این واقعاًخصوصیات آب را دارد مفهوم آب بر آن
صدق مکند، اگر ندارد، مفهوم آب بر آن صدق نمکند. اینها مسئله را بردند روی واقع و بعد مگویند پس عرف حق دخالت
در چنین مواردی ندارد، عرف نمتواند واقع را تغییر بدهد، چطور شما بر زغال نمتوانید بوئید ماء، هیچ کس نمتواند بوید

اگر ی روزی عرف بر زغال گفت ماء، ما قبول مکنیم، نه.

اگر ی مایع در اثر اختلاف با املاح اینقدر املاح پیدا کرد، عرف هم به آن ماء بوید، اما دیر مائیتش را از دست داده است،
عرف در اینجا نباید تبعیت بشود. ملاک عبارت از واقع است.

اگر خواستید مراجعه کنید مرحوم محقق اصفهان[2] این تعبیر را دارد که مفرماید فالتعويل عل العرف إنّما يون ف باب
المفاهيم، و لا أثر لنظر العرف ف باب المصاديق، بل نظره إنّما يون متبعا ف مفهوم «الر» و «الفرسخ» و «الحقّة» و نحو

ذلك، و أما تطبيق المفهوم عل المصداق: فليس بيد العرف» تطبیق مفهوم بر مصداق به ید عرف نیست «بل هو يدور مدار
الواقع، فان كان الش‌ء مصداقا للمفهوم ينطبق عليه قهرا» اگر ی چیزی مصداق برای مفهوم باشد «ینطبق علیه المفهوم

قهراً» اینجا انطباق قهری است.

باز ترار مکنم حت اینه بوئیم عقل این را مگوید مصداق است شما که در جاهای دیر مگوئید عقل در جزئیات دخالت
نمکند چطور متوانید بوئید مصادیق را عقل معین مکند، انطباق قهری است و عقل هم این انطباق را درک مکند ول عقل



حاکم به انطباق نیست «و إن لم ين مصداقا له فلا يمن أن ينطبق عليه».

دلیل اول این است که مصادیق به واقع خارج گره خورده است. البته خارج هم که مگوئیم خارج حس را نمخواهیم
بوئیم به واقع، حالا واقع عین، واقع اعتباری در اعتباریات هم این بحث معنا دارد نه اینه بوئیم واقع محسوس خارج، در

اعتباریات هم وجود دارد. اما مفهوم کاری به واقع ندارد، مفاهیم سر و کاری با خارج و واقع ندارند بحث ظهورات است و
مرجع در باب ظهورات عبارت از عرف است.

دلیل دوم اینها همین است که باز در جواب امام و دیران آمده، مگویند عرف ی آدم مسامحهکاری است. ما اگر بخواهیم
تطبیقات را در اختیار عرف قرار بدهیم باید این مسامحات عرفیه را بپذیریم در حال که وجداناً یا بوئیم روی مذاق شریعت ما

نمتوانیم این مسامحات را بپذیریم.

گاه اوقات ی دلیل سوم هم در کلماتشان آوردند، فر مکنم در کلمات مرحوم آقای خوئ در بعض از جاها دیدم ایشان
ه به عرف مراجعه کنیم در تطبیقات دلیلنداریم که در باب تطبیقات به عرف مراجعه کنیم! ما برای این فرمایند ما دلیلم

نداریم.

مجموعاً این سه دلیل را برای این قول که آخوند و مشهور از علمای اصول، مخصوصاً نجفها این مبنا را دارند.

بررس ادله دیدگاه دوم

اما مگویند دلیل نداریم، جوابش همین فرمایشات امام است، «الشرع عرف ف خطاباته کأحدٍ من العرف» و این فرمایش
بسیار متین است. اینه مفرمایند در تطبیقات تسامح راه دارد باز اشتباه کردند وقت که ما مگوئیم عرف مرجع در باب

تطبیقات است عرف دقیق را مگوئیم، خود امام هم این مسئله را مطرح کرده است. عرف مسامح اصلا قابل اعتنا نیست.
عرف که تسامح مکند قابل اعتنا نیست بله عرف دقیق، یعن اگر ی عرف با دقت خودش بوید این مصداق هست و این

مصداق نیست. عرف دقیق مگوید شیر مصداق برای دم نیست، با دقت هم این را مگوید. عرف دقیق مگوید این آب دریا با
دقت مصداق برای آب است. اما برویم سراغ جناب عقل. عقل مگوید این املاح مختلف دارد، س درصد این را دارد، ده
درصد این را دارد، بیست درصد این را دارد، مخصوصاً اگر این درصدها بخواهد مساوی باشد شاید اصلا نشود به آن آب

گفت، لذا عرف مگوید با آب دریا متوانیم وضو بیریم و مصداق برای ماء مطلق است اما عقل روی ملاکات که دارد
نمتواند بوید.

در همین دم، عرف مگوید لون الدم، واقعاً غیر از دم است ولو عقل مگوید لون الدم همان دم است. در باب الل، الل
صنعت با الل غیر صنعت و مسر اینطوری که اهل نظر مگویند مواد اصلاش ی است، الل طب با ال مسر مواد

اصلاش ی است ول الل طب نجس است و الل مسر نجس است، برای اینه عرف مگوید عنوان مسر بالفعل برای من
دخالت دارد، الل طب را باید ی فعل و انفعالات رویش انجام داد و با آن آب قاط کرد و کارهای انجام داد تا بشود مسر،

موادش عقلا همان مواد است اما چون بالفعل عنوان مسر نیست مگوید من آن را نجس نمدانم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ فما وقع ف كلام المحقّق الخراسان(رحمه اله) و تبعه بعضهم: من أنَّ تشخيص المفاهيم موكول إل العرف، لا تشخيص



مصاديقها؛ فإنَّه موكول إل العقل. منظور فيه؛ ضرورة أنَّ الشارع لا يون ف خطاباته إ كواحدٍ من العرف، و لا يمن أن يلتزم
بأنَّ العرف ف فهم موضوع أحامه و مصاديقه لا يون متّبعاً بل المتّبع هو العقل.

و بالجملة: الشرع عرف ف خطاباته، لا أنَّ الموضوعات متقيدة بونها عرفية؛ فإنَّه ضروري البطلان، فحينئذٍ يون قوله:  (لا
ينقض اليقين بالشكّ) قضية عرفية، فإذا رأى العرف أنَّ القضية المتيقّنة عين المشوك فيها، و أنَّ عدم ترتّب الحم عل المشوك
فيه من نقض اليقين بالشكّ يجري الاستصحاب، و لو لم ين بنظر العقل من نقضه به، لعدم وحدة القضيتين لديه هذا كلّه واضح.

(الاستصحاب، النص، ص: 159)
ون متبعا فباب المصاديق، بل نظره إنّما ي باب المفاهيم، و لا أثر لنظر العرف ف ون فالعرف إنّما ي [2] ـ فالتعويل عل

مفهوم «الر» و «الفرسخ» و «الحقّة» و نحو ذلك، و أما تطبيق المفهوم عل المصداق: فليس بيد العرف، بل هو يدور مدار
الواقع، فان كان الش‌ء مصداقا للمفهوم ينطبق عليه قهرا، و إن لم ين مصداقا له فلا يمن أن ينطبق عليه، و لو فرض أنّ العرف
يتسامح أو يخط ف التطبيق، فلا يجوز التعويل عل العرف ف تطبيق المفهوم عل المصداق مع العلم بخطائه أو مسامحته أو مع

الشكّ فيه، بل لا بدّ من العلم بون‌ الش‌ء مصداقا للمفهوم ف مقام ترتيب الآثار. (فوائد الاصول، ج‌4، ص: 574)


