
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۰۳ اسفند ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

ملاحظه فرمودید مرحوم شیخ انصاری(اعل اله مقامه الشریف) استثنای که کردند از عدم حجیت عدم اصل مثبت موردی
است که خفاء الواسطه باشد. در جای که واسطه واسطهی خف باشد و خیل این وساطت روشن نباشد اینجا فرمودند ما اصل

مثبت را حجت مدانیم.

همچنین توضیح را مرحوم آخوند در حاشیه رسائل برای کلام مرحوم شیخ دادند که خلاصهی آن توضیح این بود که این استثنا
از این باب نیست که ما مسامحات عرفیه را معتبر بدانیم و بوئیم در موردی که واسطه خف است عرف تسامح مکند و

تسامحات عرفیه در باب تطبیقات حجیت دارد. فرمودند بعض از اجلهی ساده از سادات مرحوم سید حسین کوهکمری فر
کردند که مرحوم شیخ از باب تسامح عرف در اینجا وارد شده و گفتهاند «لا عبرة بما یتسامح فیه العرف»، از کلام ایشان

استفاده مشود گویا این مطلب ی مطلب مسلّم عند الفقها و الاصولیین است که همهی فقها قائلاند به اینه مسامحات عرفیه
معتبر نیست، برخلاف آنچه که شاید در اذهان باشد که گاه اوقات عرف را که در مقابل عقد قرار مدهیم نتیجه مگیریم

مگوئیم دقتهای عقل اعتبار ندارد و مسامحات عرفیه اخلال را وارد نمکند.

تسامحات عرفیه در فقه

عرض کردم گاه اوقات در بعض از اذهان هست که مگویند در فقه، در مواردی ی تسامحات عرفیه را فقها قبول مکنند.
مثلا در آنجای که خون از بین مرود اما لون او باق مماند، برخ اینطور پنداشتند که این از باب تسامحات عرفیه است.

عرف مسامحتاً به لون الدم نمگوید دم و اینجا ما این تسامحات عرفیه را بپذیریم. در حال که از همین عبارت که مرحوم آخوند
از مرحوم کوهکمری نقل مکند معلوم مشود که این ی مطلب مسلّم بین الجمیع است که «لا عبرة بما یتسامح فیه العرف»،
مقدار کم و زیاد شود، نیم مثقال از ی در مقادیری ی وزن کند اعتباری ندارد. حالا اگر در یمواردی که عرف تسامح م

کیلو کم شود، عرف تسامح مکند مگوید ی کیلو است، هیچ فقیه نمگوید این تسامح مورد قبول است این تسامحات عرفیه
مسلّم مورد قبول نیست و در ادامه بحث این را روشنتر خواهیم کرد.

شود که در کلمات فقها این هم به عنوان یکنم روی همین عبارت مرحوم کوه کمری دقت داشته باشید، معلوم معرض م
اصل است که «لا عبرة بما یتسامح فیه العرف»، ما عرف را در فقه و در موضوعات احام دخیل مدانیم اما مسامحات عرفیه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


هیچ مورد اعتبار نیست.

جواب مرحوم آخوند به مرحوم کوهکمری

که مرحوم شیخ کرده از باب تسامح عرف فرماید استثنایمرحوم آخوند(قدس سره) در مقام جواب از مرحوم کوهکمری م
نیست که شما بیائید این قانون «لا عبرة بما یتسامح فیه العرف» را در مقابل شیخ قرار بدهید. این استثنا به استظهار عرف

برمگردد؛ یعن مرحوم شیخ مفرماید ما از روایات استصحاب استظهار مکنیم مواردی که واسطهی خف دارد ملحق است
به موردی که واسطه ندارد، به چه بیان؟ به این بیان که این «لا تنقض الیقین بالش» بر عرف عرضه مشود مگوئیم هر جا
عرف به نظر دقیق خودش، لازمهی عبارت که مگوئیم «لا عبرة بما یتسامح فیه العرف» معنایش این است که در مواردی که

عرف برای ما میداندار است و مرجعیت دارد مراد عرف دقیق است. اصلا عرف مسامح کار مورد اعتنای فقیه نیست.

شیخ مخواهد این ادعا را کند که از این حرمت نقض یقین به ش ما وقت سراغ عرف مرویم، عرف مگوید همانطوری که
در آنجای که واسطه وجود ندارد اگر ما اثر را بار نردیم یقین به ش نقض مشود، در جای که واسطه، واسطهی خف است

اگر آن اثر را بار ننیم باز هم صدق نقض یقین به ش مکند حقیقتاً.

در این اختلاف وجود ندارد که ما باید ببینیم عرف چه استظهاری از این تعابیر واردهی در کلمات شارع مکند.

 کما اینه گفتم در مسئلهی مقادیر، اگر از آب کر ی مثقال کم شود عرف مسامحتاً مگوید این کر است، اگر از ی کیلو به
اندازه ی مثقال کم شود عرف مگوید این کر است، اگر از مقدار فرسخ شرع نیم متر کمتر باشد عرف مگوید اینجا چهار

فرسخ هست، اگر از این ده روز در قصد اقامت ده دقیقه کمتر بشود عرف مگوید اینجا ده روز صدق مکند، اینها مسامحات
عرفیه است که همهی فقها مگویند این مسامحات عرفیه اعتباری ندارد.

مرحوم آخوند در جواب کوه کمری مفرماید شما اصلا کلام شیخ را اشتباه فهمیدید. شیخ از باب تسامح عرف پیش نمآید،
بله مگوید این مفهوم عام «لا تنقض الیقین بالش» را چه کس باید از آن استظهار کند؟ باید ببینیم عرف چه مگوید.

وقت سراغ عرف مآئیم، مگوید در جای که واسطه نیست من مگویم نقض یقین به ش یقیناً وجود دارد، در جای هم که
واسطه واسطهی خف است در اینجا هم من مسئلهی نقض یقین به ش را حقیقتاً صادق مدانم، اینجا باید خیل خوب دقت

کنید. در جای که واسطه هم واسطهی خف است عرف مگوید اگر اثر را بار نن اینجا هم نقض یقین به ش شده است
حقیقتاً، نه مسامحتاً. اگر این چنین شد لذا بحث بحثِ تسامح عرف نیست، بحث استظهار عرف است و عرف ی چنین

استظهاری مکند.

حالا ایشان حاشیهی مرحوم را در اینجا ندیده بودند به مرحوم شیخ اشال مکنند.[1] همان اشال که مرحوم کوهکمری بر
شیخ دارد. مفرماید «ففیه أنه لا مسوغ للأخذ بهذه المسامحة» ما هیچ مجوزی برای پذیرش این مسامحات عرفیه نداریم، بعد در
ادامه مفرمایند «فإنّ الرجوع إل العرف إنّما هو لتعیین مفهوم اللفظ عند الش فیه»، وقت ما در مفهوم ی لفظ ش مکنیم
رجوع به عرف مکنیم. این در کلمات مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) وجود دارد حت در تعارض بین مفهوم

عرف و مفهوم لغوی، مفهوم عرف مقدم است.

مرجع برای ظهورات عرف است و بعد ایشان هم مفرمایند «لأن موضوع الحجیة هو الظهور العرف»، موضوع حجیت ظهور



است «فالمرجع الوحید ف تعیین الظاهر هو العرف و لا یجوز الرجوع إل العرف و الأخذ بمسامحاتهم بعد تعیین المفهوم و
تشخیص الظهور اللفظ» اگر ی جای مفهوم روشن است، ظهور لفظ روشن است، مگوئیم لفظ ظهور در اینجا معنا دارد

حالا عرف در تطبیقات ی مسامحات را انجام مدهد مفرماید این رجوع به عرف در این تطبیقات جایز نیست. مثال مزنند
که کر 1200 رطل است اما اگر از این رطل مقدار دو سه قاشق آب کم شود عرف باز اطلاق کر مکند در حال که این

مسامحهی عرف در نزد فقها اعتبار ندارد.

ی مثال مزنند در واسطهی خف؛ اگر کس قبل الوضو مانع در اعضای وضوی او نبوده بعد که وضو مگیرد و وضویش
تمام مشود مبیند الآن مانع هست ش مکند حین الوضو آیا حاجب و مانع بوده یا نه؟ استصحاب عدم الحاجب اینجا
جریان دارد، این استصحاب عدم الحاجب اثرش صحة الغسل و الوضوء است. اما ی واسطه اینجا وجود دارد که «صحة
الغسل و الوضوء اثر وصول الماء إل البشر» است. اثر تحقّق غسل است و باید آب به بشره رسیده باشد منته چون واسطه

واسطهی خف است، اینجا مگوئیم این اثر برای خود آن عدم الحاجب است.

مرحوم آقای خوئ به این مثال اشاره مکنند مفرمایند «إن کان العرف یستظهر من الادلة أنّ صحة الغسل من آثار عدم
الحاجب» اگر از ادله استفاده کردیم صحت غسل «اثر لعدم الحاجب، فلا یون هذا استثناء من عدم حجیة اصل المثبت» این
دیر استثنا نشد. «لل الاثر حینئذٍ اثرا لنفس المستصحب لا لازمه و إن کان العرف یستظهر» اگر عرف بوید این اثر صحت

غسل و وضو اثر برای این واسطه است اما اثر برای آن عدم الحاجب نیست «فلا فایده ف خفاء الواسطه بعد عدم کون الاثر اثراً
للمستصحب» دیر خفاء واسطه در اینجا ارزش ندارد. چون فرض کردیم که این اثر اثرِ برای مستصحب نیست بله اثر برای

اثر مستصحب است.

در آخر مفرمایند «فهذا الاستثنا» نظر مرحوم آقای خوئ راجع به کلام شیخ این است که این استثنا «لا یرجع إل محصل» ما
باید برویم سراغ ادله ببینیم در ادله صحة الغسل را اثر برای عدم الحاجب قرار داده یا اثر برای حصول الماء إل البشره قرار داده

است؟ اگر اثر برای عدم الحاجب است که مگوئیم این اثر خودش است، مستصحب همان عدم الحاجب است این هم اثر
خودش است اگر اثر است برای این وصول الماء إل البشره اینجا دیر ما به چه ملاک بیائیم این اثر را اثر برای عدم الحاجب

قرار بدهیم؟ به مجرد اینه این واسطه واسطهی خف است ما نمتوانیم اثر این وصول الماء ال البشره را اثر برای عدم الحاجب
قرار بدهیم مثل اینه ما بیائیم وضو را اثر برای غسل هم قرار بدهیم موضوع را اثر برای موضوع دیر قرار بدهیم، این نمشود.

.محصل فرمایند این لا یرجع إللذا م

دیدگاه امام خمین

کلام امام چیست؟ امام در حقیقت همان دقّت که مرحوم آخوند کردند در کلام مرحوم شیخ، منته با ی بیان روشنتر و
متوانم بویم دقیقتر در اینجا ذکر کردند. امام[2] مفرمایند فرق میان عرف و عقل این است که عقل در اینجا مگوید واسطه

وجود دارد اما عرف حقیقتاً (نه مسامحتاً) مگوید در نظر من عرف حقیقتاً واسطهای نیست. واسطهی خف یعن اگر بالنظر
العقل بالدقة العقلیه بخواهیم ناه کنیم عقل مگوید اینجا ی واسطهای وجود دارد. خف یعن با دقت عقل مشود این واسطه

واسطهی دقیق عقل بینم، ولو یدر اینجا واسطه نم گوید من اصلارویم عرف مسراغ عرف م را تشخیص داد. اما وقت
هست اما من این را واسطه نمبینم، نه اینه مسامحتاً نمبینم، حقیقتاً مگویم واسطهای وجود ندارد.

امام در صفحه 158 استصحاب مفرمایند: «والمراد من خفاء الواسطه أنّ العرف ولو بالنظر الدقیق» خود امام هم در اینجا و
هم در جاهای دیر در فقه و اصولشان اصلا تصریح کردند، در جاهای که ما مگوئیم نظر عرف برای ما ملاک است مرادمان



عرف دقیق است نه عرف مسامح، همان که در کلام مرحوم کوهکمری هم مطرح شده و آخوند هم اصل آن را قبول کردند.

عرف ولو بالنظر الدقیق «لا یری وساطة الواسطة ف ترتّب الحم عل الموضوع»، واسطه را در ترتب این حم بر موضوع
نمبیند «و یون لدی العرف ثبوت الحم للمستصحب من غیر واسطة» این صحت غسل برای آن عدم الحاجب عرف مگوید
این من غیر واسطة است «و إنّما یری العقل بضربٍ من البرهان» عقل با ی نوع از برهان و دلیل مگوید «کون الاثر مترتباً

عل الواسطة لباً و إن کان مترتباً عل ذی الواسطه عرفاً»، عقل با نظر دقیق خودش مگوید اینجا ی واسطهای وجود دارد که
به حسب الواقع، به حسب اللب این حم و این اثر اثرِ آن واسطه است.

لمع نم سرِج زْلاما و نْصابا و رسيالْم و را الْخَمنَّمنُوا اآم ا الَّذِينهيفرماید «يا اقرآن م فرمایند وقتزنند مم مثال ی
الشَّيطانِ فَاجتَنبوه‏» مرویم سراغ عرف و مگوئیم چه چیز متعلق برای حرمت است؟ مگوید خمر. اما مرویم سراغ عقل؛ به

عقل مگوئیم چه چیز متعلق برای حرمت است؟ عقل مگوید اسار. عقل مگوید ولو به حسب ظاهر حم آمده روی عنوان
خمر، اما وقت که من تحلیل مکنم آنچه ملاک برای این هست اسار است و بعد هم مگوید از دل این در مآورم کل مسرٍ

حرام.

ایشان مفرماید در اینجا کدام ی برای ما ملاک است؟ ما اگر در شریعت روایت «کل مسرٍ حرام» را نداشتیم مگفتیم این
نظر دقیق عقل به درد نمخورد، شارع است که باید به ما بوید چه چیز حرام یا حلال است؟ شارع گفته خمر، مرویم سراغ
عرف و به عرف مگوئیم ایها العرف چه چیز حرام است؟ مگوید «ما یسم خمرا» آنچه که به آن خمر بویند حالا اگر صد

مسر دیر هم داریم ول به آن خمر نمگویند عرف مگوید این متعلق برای حرمت قرار نمگیرد.

«و لیس المراد بخفاء الواسطة» معلوم مشود که امام خیل دقیق این بحث را دنبال فرمودند؛ مفرمایند «لیس المراد بخفاء
الواسطه أنّ العرف یتسامح و ینسب الحم إل الموضوع دون الواسطة مع رؤیتها» مفرماید مقصود این نیست که عرف ولو

اینه این واسطه را مبیند ولو اینه مگوید مدانم این اثر واسطه است اما من اثر را به آن ذی الواسطه یعن مستصحب
نسبت مدهم مسامحتاً. «لأن الموضوع للأحام الشرعیة لیس ما یتسامح فیه العرف» موضوع در احام شرعیه آن نیست که

عرف مسامحتاً به آن بوید. شارع مگوید حرمت علیم الخمر، اگر عرف مسامحتاً به ی چیزی هم خمر گفت فایدهای ندارد.
آنچه حقیقتاً عند العرف خمر است.

بعد مفرمایند «الموضوع للحم هو الموضوع العرف حقیقةً و من غیر تسامح فالدم الحقیق بنظر العرف موضوعٌ للنجاسة»
عرف آنچه که مگوید در نزد من خون هست من مگویم موضوع نجاست است اما رن خون حقیقتاً در نزد عرف خون نیست

ولو مفرمایند بالدقة العقلیة این رن خون ی بخش از آن عرض حال بر این محل است. عقل مگوید بالأخره این رن مال
آن خون بوده، ی مختصری از او الآن هنوز هست که حال بر این محل است ول عرف مگوید من لون را حقیقتاً خون

نمدانم لذا رن خون این چنین است.

عقل مگوید بخار بول حقیقتاً بول است ول عرف مگوید من به این بول نمگویم! لذا نجس نیست، بخار آن اگر به کس برسد
نجاست ندارد، چرا؟ چون عرف مگوید آنچه موضوع برای نجاست است خود بول است و بخار بول لیس ببولٍ حقیقتاً. نه اینه

بوئیم عرف آنجا تسامح مکند، مسامحتاً مگوید بخار لیس ببولٍ بله حقیقتاً مگوید بخار لیس ببولٍ.

اینجا ی بحث مرحوم آخوند در دو جای کفایه مطرح کرده و ی نزاع وجود دارد و آن نزاع این است که آیا عرف فقط در
دایرهی مدلول و مفاهیم الفاظ متواند دخالت کند یا علاوهی بر اینه مفاهیم را متواند برای ما روشن کند حاکم در مصادیق هم

عرف است. اینجا ی اختلاف وجود دارد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=90


مرحوم آخوند خراسان، مرحوم محقق اصفهان، مرحوم آقای خوئ و کثیری از اصولیین از آخوند تبعیت کردند، اینها مگویند
اصلا در باب تطبیقات عرف مرجعیت ندارد، تطبیق مربوط به عقل است. عقل است که باید بوید آیا این مفهوم کل انسان بر

این مصداق خارج انطباق دارد یا خیر؟ عرف حق ندارد بوید این مصداق این مفهوم هست یا نه؟ عرف فقط باید بیاید برای ما
مفهوم را روشن کند. عرف مگوید «غناء صوت مطرب مرجع» اما این صدای که از این آدم درآمد این مفهوم بر او انطباق

پیدا مکند یا نه؟ «الانطباق قهری عقل واقع». در انطباق نه شرط م‌تواند دخالت کند و نه عرف. بله عقل مگوید این
انطباق به حسب الواقع است اگر این فرد حیوانیت و ناطقیت را دارد انطباق انسان بر او قهری است، عرف چه کاره است؟

مرحوم آخوند، مرحوم محقق اصفهان و مرحوم خوئ و جمع از بزرگان اصولیین این مبنا را دارند؛ اما در مقابل مرحوم
امام(رضوان اله تعال علیه) و بعض از بزرگان دیر قائلاند به اینه همانطوری که تشخیص مفاهیم با عرف است، عرف باید

وید مفهوم بول چیست؟ مفهوم خون چیست؟ مفهوم خمر چیست؟ مفهوم غناء چیست؟ تطبیق هم به ید العرف است، یب
چنین ادعای دارند.

حالا ذیل کلام امام را ببینید، این ی نزاع اساس است در علم اصول، مراجعه کنید. من یادم هست مرحوم آخوند در دو جای
کفایه گفتند، ما هم در بحثهای گذشته این بحث را کردیم و نظر امام را قبلا اختیار کردیم که عرف همانطوری که در باب
مفاهیم دخالت مکند تطبیق و مصادیق هم در اختیار عرف است منته مصادیق حقیقیه، نه مصادیق مسامحیة. این بحث

دیری است و نباید خلط شود. ی بحث این است که آیا دایرهی دخالت عرف فقط مفاهیم است یا مصادیق هم مگیرد؟ حالا
که مصادیق هم گرفت آیا مصادیق حقیقیه فقط، یا مصادیق مسامحیه؟ این را دقت کنید.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ أقول: أما ما ذكره الشيخ(ره)‐ من كون الأصل المثبت حجة مع خفاء الواسطة لون الأثر مستنداً إل ذي الواسطة
بالمسامحة العرفية‐ ففيه أنه لا مساغ للأخذ بهذه المسامحة، فان الرجوع إل العرف إنما هو لتعيين مفهوم اللفظ عند الشك فيه أو

ف ضيقه و سعته مع العلم بأصله ف الجملة، لأن موضوع الحجية هو الظهور العرف، فالمرجع الوحيد ف تعيين الظاهر هو
العرف، سواء كان الظهور من جهة الوضع أو من جهة القرينة المقالية و الحالية، و لا يجوز الرجوع إل العرف و الأخذ

بمسامحاتهم بعد تعيين المفهوم و تشخيص الظهور اللفظ، كما هو المسلم ف مسألة الر، فانه بعد ما دل الدليل عل عدم انفعال
الماء إذا كان بقدر الر الّذي هو الف و مائتا رطل، و لن العرف يطلقونه عل أقل من ذلك بقليل من باب المسامحة، فانه لا يجوز

الفهم العرف مسألة الزكاة بعد تعيين النصاب شرعاً بمقتض م بنجاسته. و كذا فم بعدم انفعال الأقل، بل يحالأخذ بها و الح
من الدليل لا يمن الأخذ بالمسامحة العرفية، فف مثل استصحاب عدم الحاجب إن كان العرف يستظهر من الأدلة أن صحة

الغسل من آثار عدم الحاجب مع صب الماء عل البدن، فلا يون هذا استثناء من عدم حجية الأصل المثبت، لون الأثر حينئذ
أثراً لنفس المستصحب لا للازمه، و إن كان العرف معترفا بأن المستظهر منها أن الأثر أثر للواسطة ‐كما هو الصحيح‐ فان رفع
الحدث و صحة الغسل من آثار تحقق الغسل لا من آثار عدم الحاجب عند صب الماء، فلا فائدة ف خفاء الواسطة بعد عدم كون

الأثر أثراً للمستصحب، فهذا الاستثناء مما لا يرجع إل محصل. (مصباح الأصول، ج‌2، ص: 159)
[2] ـ تتميم حول الوسائط الخفية:

إذا كانت الواسطة بين المستصحب و الأثر الشرع خفية يجري الاستصحاب و يترتّب عليه الأثر، و لا يون من الاصول المثبتة،
و المراد من خفاء الواسطة أنَّ العرف‐ و لو بالنظر الدقيق‐ لا يرى وساطة الواسطة ف ترتّب الحم عل الموضوع، و يون لدى

العرف ثبوت الحم للمستصحب من غير واسطة، و إنّما يرى العقل بضرب من البرهان كون الأثر مترتّباً عل الواسطة لُباً، و إن
كان مترتّباً عل ذي الواسطة عرفاً.

م بأنَّ ترتّب الحرمة علالعقل يح نون الموضوع للحرمة هو الخمر عرفاً، لم الخمر» يمت عليرمثاله: أنَّ الشارع إذا قال: «ح



الخمر لا يمن إ لأجل مفسدة قائمة بها، تون تلك المفسدة علّة واقعية للحرمة.
ة للحرمة هم بالدوران و الترديد أنَّ العلّة الواقعية للخمر، و حات الواقعيجميع الخصوصي لو فرض أنَّ العقل اطّلع عل ثم
كونها مسرة مثً، فيحم بأنَّ إسار الخمر علّه لثبوت الحم بالحرمة، ثم يحم بأنَّ موضوع الحرمة ليس هو الخمر بحسب
الملاكات الواقعية، بل الموضوع هو المسر بما أنَّه مسر، و لما كان هو متّحداً ف الخارج مع الخمر حم بحرمته بحسب

الظاهر، و لن الموضوع الواقع ليس إ حيثية المسرية؛ لأنَّ الجهات التعليلية ه الموضوعات الواقعية لدى العقل، فإذا علم
يته، فلا إشال ف جريان استصحاب الخمرية و ثبوت الحرمة له. أنَ‌ مائعاً كان خمراً سابقاً و شكّ ف بقاء خمر

ية الت ه موضوع الحم لدى العقل إ بالأصل المثبت؛ لأنَّ ترتّب و لا يصح أن يقال: إنَّ استصحاب الخمرية لا يثبت المسر
الحرمة إنّما يون عل المسر أو و بالذات، و عل الخمر ثانياً و بالواسطة.

و ذلك لأنَّ الواسطة عقلية خفية، لا يراها العرف واسطة.
و ليس المراد بخفاء الواسطة انَّ العرف يتسامح و ينسب الحم إل الموضوع دون الواسطة مع رؤيتها؛ لأنَّ الموضوع للأحام

الشرعية ليس ما يتسامح فيه العرف، بل الموضوع للحم هو الموضوع العرف حقيقة و من غير تسامح، فالدم الحقيق بنظر
العرف موضوع للنجاسة، فإذا تسامح و حم عل ما ليس بدم عنده أنَّه دم لا يون موضوعاً لها، كما أنَّه لو حم العقل بالبرهان

بون ش‌ء دماً أو ليس بدم لا يون متّبعاً؛ لأنَّ الموضوع للحم الشرع ما يون موضوعاً لدى العرف.
و السر ف ذلك: أنَّ الشارع لا يون ف إلقاء الأحام عل الامة إ كسائر الناس، و يون ف محاوراته و خطاباته كمحاورات

بعض الناس بعضاً، فما أنَّ المقنّن العرف إذا حم بنجاسة الدم لا يون موضوعها إ ما يفهمه العرف مفهوماً و مصداقاً، فلا
يون اللّون دماً عنده، و ليس موضوعاً لها، كذلك الشارع بالنسبة إل‌ قوانينه الملقاة إل العرف، فالمفهومات عرفية، و تشخيص

مصاديقها أيضاً كذلك. (الاستصحاب، النص، ص: 158)


