
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

سخن در فرمایش محقق اصفهان است. ایشان نسبت به این مطلب مرحوم شیخ (در آنجای که اجازه نسبت به اثر عقد تعلق پیدا
کند[1]) فرمود این، خودش دو صورت دارد؛ صورت نخست: این است که این اجازه، تصادفاً و اتفاقاً به اثر عقد، تعلق پیدا کند.
بعد فرمودند اگر این چنین باشد، اولا؛ بین مصدر و اسم مصدر اختلاف اعتباری است و ثانیاً؛ به دلالت التزام، رضایت به ثمره

و اثر عقد، رضایت به خود عقد نیز مباشد و ما نمتوانیم اینها را از یدیر جدا کنیم.

بنابراین، مرحوم شیخ در حقیقت مخواستند بین اجازه و مضمون عقد، انفاک ایجاد شود، اما محقق اصفهان فرمود طبق
این بیان، «لا معن للانفاک». اگر شما اثر ی عقدی را اجازه دادید، اجازهی اثر عقد، اجازهی خود عقد نیز هست به دلالت

التزام و نمشود مال بوید من مخواهم اثر را اجازه بدهم، اما خود عقد را اجازه ندهم.

صورت دوم: این است که بوئیم اصلا امان اینه اجازه به خود عقد تعلق پیدا کند نیست و اجازه، فقط به اثر عقد اجازه تعلق
پیدا مکند؛ زیرا عقد تحقق پیدا کرده و تمام شده و چونه متوانیم بوییم چیزی که الآن موجود نیست، اجازه به او تعلق پیدا

کند.[2] محقق اصفهان به این صورت دوم، سه جواب مدهد.

پاسخ اول محقق اصفهان به صورت دوم

محقق اصفهان در این پاسخ (همانگونه که در جلسه گذشته بیان شد) مفرماید این اجازه در حقیقت، به آن عقد معنوی تعلق
پیدا کرده و عقد معنوی، مسبب از عقد لفظ است و در نتیجه اگر گفتیم در عقد لفظ، قید حین العقد وجود دارد (و در عقد

لفظ، این قید زمان را قبول کردیم)، در عقد معنوی نیز که مسبب از اوست، ما این قید زمان را باید بپذیریم.

به بیان دیر؛ ایشان مفرماید ی عقد لفظ داریم مانند «بِعت» و «اشتریت» و ی عقد معنوی داریم که آن قرار قلب و التزام
قلب است یعن تا قبل از عقد لفظ، هیچ التزام قلب وجود ندارد، عقد لفظ که خوانده شد، مقارن با این عقد لفظ، این بایع

.دارد و هم قرار معامل ه این مبیع، برای مشتری باشد. ایشان، هم تعبیر به التزام قلبکند به اینپیدا م التزام قلب ی

مرحوم اصفهان مفرماید آنچه قابلیت وفا (در «اوفُوا بِالْعقُودِ») دارد و قابلیت حل و فسخ را دارد، این التزام قلب است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


«اوفُوا بِالْعقُودِ»، مراد این عقد لفظ «بِعت» و «اشتریت» نیست «کما تخیله کثیر من العلماء». اگر به بسیاری از فقها بوئیم
مراد از «عقود» در «اوفُوا بِالْعقُودِ» چیست؟ در پاسخ مگویند مراد این است همین «بِعت» و «اشتریت» را که گفت به همین

وفا کن. ایشان مفرماید این قابلیت وفا ندارد بله آمده و تمام شده است. آنچه قابلیت وفا دارد التزام قلب است. اگر انسان
پایبند به این التزام باشد، دیر به این مال به عنوان مال غیر ناه مکند و وقت این مال را فروخت، از آن لحظهای که «بعت» و

«اشتریت» را گفت و مال را فروخت، ملتزم به این است که این مال غیر است و بدون اجازهی غیر در آن تصرف نند و
معاملهای روی آن انجام ندهد. این مشود وفا. پس آنچه قابلیت تعلق وفا دارد، همین عقد معنوی است.

بعد چون این عقد معنوی مسبب از عقد لفظ است، اگر گفتیم در عقد لفظ، قید زمان وجود دارد، این عقد معنوی نیز مقید به
همین زمان مشود.

بر اساس مبنای مشهور، خروج عقد مره از «اوفُوا بِالْعقُودِ»، خروج تخصیص است یعن مگوئیم به همهی عقدها باید وفا
کرد، هر جا «بعت» و «اشتریت» گفت، باید به آن وفا کن، اما لازم نیست به «بِعت» و «اشتریت» در مره وفا کن؛ زیرا دلیل
آمده این را خارج کرده است. عقد صب نیز وجوب وفا ندارد؛ زیرا دلیل آمده خارج کرده، اما طبق این بیان محقق اصفهان (که

ما بوئیم مراد از این عقدی که در «اوفُوا بِالْعقُودِ» است، همان قرار قلب و معنوی و عقد معنوی است)، خروج عقد مره از
«اوفُوا بِالْعقُودِ» تخصص است و اصلا اینجا قراری نبوده که بخواهد به او وفا کند. وقت قراری نیست، خروجش م شود

خروج تخصص. حال که بیان ایشان را گفتیم، اشالات این قسمت را عرض کنیم.

خلاصه آنه؛ مرحوم اصفهان در این جواب اول به مرحوم شیخ مفرماید جنابِ شیخ! شما که مسئلهی رضایت را مگویید
متعلق به اثر است (اثرِ مصدر یا اثرِ عقد نه اینه متعلق به عقد باشد)، اصلا وجوب وفا؛ نه نسبت به عقد امان دارد و نه نسبت

به اثر عقد؛ زیرا وجوب وفا نسبت به خود عقد، معدوم است و وقت که مخواهد وفا کند عقدی وجود ندارد، خوانده و تمام
شده و واضح است که نسبت به اثر عقد (یعن ملیت) نیز، وجوب وفا معنا ندارد و اینه بوئیم «یجب الوفا بالملیة»،

بمعناست.

به عبارت دیر؛ مرحوم اصفهان به مرحوم شیخ مگوید شما که مگوئید رضایت به اثر عقد تعلق پیدا مکند، ما مگوئیم نه
خود آن عقد لفظ، متعلق برای وجوب وفاست (زیرا او آمده و تمام شده، به چه چیز الآن وفا کند؟!)، این ملیت (که اثر عقد

است) متعلق برای وجوب وفا متواند باشد (زیرا اگر سبب ملیت باشد، ملیت نیز هست و اگر نباشد نیست)، اما وجوب وفا
نسبت به آن بمعناست. به همین دلیل، مرحوم اصفهان ناگزیر است که بوید ی شء سوم باید در اینجا به عنوان متعلق

وفا باشد و آن شء سوم، همین قرار قلب است (که این التزام قلب را شخص بعد از این عقد لفظ پیدا کرده است).

حال شارع مگوید به این التزام قلب وفا کن یعن به این التزام را پایبند باش. تو ملتزم شدی این مبیع، مال مشتری است و
منتقل کردی به مشتری. به این نقل و انتقال ملتزم شدی و به این التزام خود وفا کن. مرحوم اصفهان مفرماید اگر این را

بوئیم، سخن بسیار خوب مشود. بعد نتیجهای که مگیرند این است که چون این عقد لفظ، سبب یا آلت (تعبیر به آلت هم
مکنند) است برای این التزام و قرار، اگر ما گفتیم در عقد لفظ، قید زمان وجود دارد، پس در این عقد معنوی نیز، قید زمان

وجود دارد.[3]

در نتیجه محقق اصفهان مرحوم شیخ را منته مکنند به اینه شما چارهای ندارید جز اینه بوئید اجازه مخورد به این عقد
معنوی و این قرار، این قرار نیز به تبع آن عقد لفظ، مقید به زمان است. وقت که مقید به زمان شد، دلیل دوم کاشفها استقرار

پیدا مکند و تثبیت مشود.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


پاسخ اول محقق اصفهان ارزیاب

این بحث که متعلق وجوب وفا چیست؟ بحث خوب است. ی مبعدی که این کلام محقق اصفهان دارد این است که اینجا
مسئلهی سببیت و مسببیت در کار نیست. مقارن با این عقد لفظ، ممن است بوئیم ی قرار قلب نیز دارد، اما عرف و عقلا

آن قرار قلب را، متعلّق وجوب وفا نمدانند. الآن به عقلا مگوئیم به چه چیز باید وفا کند؟ مگوید به آنچه که گفت باید وفا کند
یعن در میان عرف و عقلا مگویند تو دو روز پیش، ی سال پیش، این حرف را زدی و گفت فروختم. نسبت به همین حرف

خود پایبند باش.

یا عقد فعل گوئید (یا عقد لفظبه همین عقودی که م قُودِ» یعنفُوا بِالْعواست و «ا رسد دیدگاه مشهور، دیدگاه تامبه نظر م
یعن معاطات، فرق نمکند. «اوفُوا بِالْعقُودِ»، فقط عقد لفظ را نمگیرد، بله عقد معاطات را نیز مگیرد)، وفا کنید. اینه ما
بوئیم به آن قرار قلب وفا کن، عقلا به آن توجه ندارند و سر مسئله این است که اینجا، همان اشتباه که مرحوم شیخ انصاری
و مرحوم اصفهان دارند این است که از راه سبب و مسبب وارد مشوند (و مگویند آن عقد لفظ آمد و تمام شد، این از نظر

عقل مگوئیم چیزی نیست که بخواهد وفا بشود).

اما بحث این است که وجوب وفا چه زمان مآید؟ همان زمان که تاء در «اشتریت» تمام شد، مگوئیم حال وجوب وفا مآید
یعن ی چیزی آمده، برای ما از نظر اعتبار شرع، وجوب وفا آورد. اگر هم خودش الآن به حسب ظاهر نباشد (که نباشد)، اما
اعتبار باق است و در اعتباریات، چون مسئلهی علّت و معلول توین نیست، ممن است منشأ اعتبار به حسب ظاهر نباشد،

اما خود معتبر باق باشد.

باز این نته را مقداری توضیح بدهم. فر مکنم نتهی خیل مهم باشد. در این مسئله خلط توین و تشریع و در مسئلهی
اعتباریات، باید مورد توجه قرار بیرد. در توینیات مگویند علّت «ما دامت موجودة»، معلول نیز موجود است. علت که از
بین رفت، معلول نیز از بین مرود. این قاعده در باب علت و معلول توین است، اما در اعتباریات ممن است ی چیزی
الولو خود آن مبدأ به حسب ظاهر از بین برود، اش ،(کنم وجوب وفا راوید من اعتبار مشارع ب) مبدأ برای اعتبار شود

ندارد معتبر باق بماند.

تفاوت میان انتزاعیات و اعتباریات

فرق که بین انتزاعیات و اعتباریات گفتند، آن است که انتزاعیات، منشأ انتزاع مخواهد و مادام که منشأ انتزاع باق است،
این منتزع نیز باق است. مثلا؛ مگوئیم از این سقف ما انتزاع مکنیم فوقیت را، این سقف که از بین رفت، منتزع نیز از بین
مرود، اما اعتباریات اینگونه نیستند. مگوئیم مولا مگوید اگر تو حرف زدی، من اعتبار مکنم وجوب وفا را تا زمان که

ی فسخ بیاید، اما مادام که فسخ، نیامده این وجوب وفا به قوت خودش باق است (ولو آنه مبدأ برای اعتبار بوده و به
حسب ظاهر نیز از بین رفته باشد، اما معتبر باق است).

در این بحث، این عقد مبدأ مشود برای اینه شارع وجوب وفا را اعتبار کند به همان مدلول آن عقد را (مدلول عقد، ملیت این
مبیع برای مشتری است). مگوئیم شما به این (که مدلول این عقد است) پایبند باش. مدلول این عقد این است که این مبیع، به

این مشتری منتقل شود. مدلول عقد این است که من ملتزم مشوم به انتقال این مبیع به مشتری. به این وفا کن.

نتیجهی تحقیق در اینجا این است که؛ اولا؛ سبب و مسبب نداریم. ثانیاً؛ عقلا نمگویند متعلق وجوب به وفا، آن قرار قلب است،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


بله اگر سراغ عقلا برویم، مگویند به همان که گفت پایبند باش. ثالثاً؛ مراد از اینه این کلام متعلق وجوب وفاست نه خود
لفظش است مدلول این لفظ است.

نته: میان مدلول این لفظ و آن اثر (که مرحوم اصفهان گفت نمتواند متعلق وفا واقع شود)، فرق وجود دارد؛ آن اثر ی امر
غیر اختیاری است (یا هست یا نیست، اگر علّتش باشد هست و اگر نباشد نیست. مادام که اعتبار شارع باق است، ملیت

هست و اعتبار شارع و عقلا که رفت، ملیت نیز مرود)، اما مدلول این لفظ، چون خود لفظ در اختیار متلم بوده، مدلولش نیز
ی امر اختیاری است که عبارت است از انتقال مبیع به مشتری است و شارع مگوید شما به همان مدلول پایبند باش.

بنابراین، ما نیز قول ایشان را تقویت مکنیم که مراد همین عقد است، منته مدلول این عقد، متعلق برای وجوب وفاست و اینه
بوئیم متعلق وجوب وفا، آن قرار قلب است به هیچ وجه عقلای نیست. عقلا همین را متعلق برای وجوب وفا قرار مدهند و

از مرحوم شیخ دادند، جواب تام که محقق اصفهان گویند واجب الوفاست با قیود و خصوصیاتش. در نتیجه این جوابم
نیست.

شاهد بر اشال ما بر مطلب محقق اصفهان، این است که اگر در عقد مره ما بوئیم بعداً که رضایت داد درست مشود،
مگوئیم حین عقد که قرار قلب نداشته، این رضایتش مخواهد به چه چیز تعلق پیدا کند؟ متعلقش همین عقد لفظ است که

خوانده؛ زیرا فرض ما این است که مره است و مره، قرار قلب و التزام قلب ندارد. این نیز مؤید مشود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

لزيد بإزاء ماله» أو «رضيت بانتقال مال ون مالحصول الإجازة بقول المالك: «رضيت ب ال ف[1] ـ «و الحاصل: أنّه لا إش
إل زيد» و غير ذلك من الألفاظ الت لا تعرض فيها لإنشاء الفضول فضً عن زمانه. كيف! و قد جعلوا تمين الزوجة بالدخول
عليها إجازة منها، و نحو ذلك، و من المعلوم: أنّ الرضا يتعلّق بنفس نتيجة العقد، من غير ملاحظة زمان نقل الفضول. و بتقرير

آخر: أنّ الإجازة من المالك قائمة مقام رضاه و إذنه المقرون بإنشاء الفضول أو مقام نفس إنشائه، فلا يصير المالك بمنزلة العاقد
إ بعد الإجازة، فه إما شرط أو جزء سبب للملك. و بعبارة اخرى: المؤثّر هو العقد المرض به، و المقيد من حيث إنّه مقيد لا

يوجد إ بعد القيد، و لا يف ف التأثير وجود ذات المقيدالمجردة عن القيد.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)،
ج3، ص405‐404.

[2] ـ «قوله(قدّس سره): (و الحاصل أنّه لا إشال ف حصول الإجازة .. إلخ). بيانه: أنّ الإجازة إذا تعلقت بالإنشاء المأخوذ فيه
الزمان صح دعوى النفوذ من زمانه، و أما إذا تعلّقت بأثر الإنشاء و هو النقل ف نظر الناقل، فهو أثر العقد بلا موجب لتقييده

بالزمان، فلا موجب لنفوذ الإنشاء من ذلك الزمان، و من المعلوم صحة تعلّقها بأثر العقد، فلا بد إما من الالتزام بالتفصيل، و هو
الشف عل تقدير تعلقها بالعقد، و النقل عل تقدير تعلقها بأثره، أو من الالتزام بأنّ تعلقها بالعقد كتعلقها بأثره من حيث عدم أخذ

الزمان ف مدلوله، و لا يصح دعوى العس حيث لا موجب لتقيد أثره بالزمان.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐
الحديثة)، ج2، ص140.

[3] ـ «و أما إذا أريد عدم صحة تعلقها بالعقد و لزوم تعلقها بالأثر، كما تقدم التصريح به ف عقد المره، بتوهم أنّ العقد الصادر
منه غير قابل للبقاء لعدم قراره، بل اللازم تعلق الرضا بما هو قابل للبقاء و هو أثر العقد، فما أخذ الزمان فيه لا يقبل الإجازة، و ما

يقبل الإجازة لا موجب لأخذ الزمان فيه. فيرد عليه ما قدمناه هناك؛ أولا: أنّه من فرض وجود العقد المعنوي المتحقق بالعقد
اللفظ زيادة عل الملية و النقل، فإنّه القابل لتعلق الوفاء، باعتبار كونه عهدا و قرارا معامليا، و إ فلا معن لتعلق الوفاء

بالملية، و كذا العقد هو القابل للحل دون الملية، فإنّه قابل للرد دون الحل، و لو كان العقد مجرد اللام الإنشائ الغير القار لما
كان هناك وفاء و لا حل، فإنّ المعدوم لا وفاء و لا حل له، و عليه فالعقد اللفظ آلة للعقد المعنوي، فالتسبب بمدلوله المتقيد

بالزمان ليس إ لتقييد العقد المعنوي بالزمان. و ثانيا: إنّ الرضا لا يجب تعلقه بالأمر الموجود، بل يمن تعلقه بالعمل المتقدم أو



العمل المتأخر، غاية الأمر بنحو فناء العنوان المقوم له ف معنونه المتقدم أو المتأخر. و ثالثا: إنّ الرضا إن لم ين دخيلا ف ترتب
نتيجة العقد عل العقد صح تعلقها به، و أما إذا كان دخيلا ف ترتبها عل العقد فلا محالة لا يصح تعلقه بها، لأنّ تعلقه بها محال. و
يندفع الأخير بأنّ الموقوف عل الرضا وجود الملية خارجا، و ما يتوقف عليه الرضا طبعا وجود الملية عنوانا كما ف كل إرادة

و مراد.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐ الحديثة)، ج2، ص141‐140.


