
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۲۷ بهمن ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در جلسات گذشته بیان شد که مهمترین دلیل کاشفها، دلیل دوم است و چون مرحوم شیخ نیز در مقام پاسخ مفصل در اینجا
وارد شده، ما نیز باید در این پاسخ مرحوم شیخ دقت بیشتری کنیم. قسمتهای از جواب مرحوم شیخ را بررس کردیم.

ادامه اشال نخست مرحوم شیخ بر دلیل دوم کاشفها

ی از مطالب را که ایشان در اشال اول بر دلیل دوم دارند این است که اگر مال در مقام اجازه، رضایت به اثر عقد بدهد نه
اینه به خود عقد و انشاء رضایت بدهد، آیا این درست است یا خیر؟ مثلا؛ مال به جای اینه بوید «أجزت العقد»، بوید

«رضیت أن یون مال لزید» (زید هم کس است که مال او را فضولةً خریده) یا اینه بوید «رضیت بانتقال مال إل زید»،
اما هیچ تعرض و اشارهای به انشاء فضول و خود عقد ندارد. مرحوم شیخ مفرماید مسلم چنین اجازهای، صحیح است و

شاهد بر این مطلب، آن است که اگر ی زن را، فضولتاً برای ی مردی تزویج کنند، زن فقط تمین کند و حرف از خود عقد
و انشاء عقد نزند، همهی فقها مگویند این تمین، «اجازةٌ».

بنابراین، مرحوم شیخ مخواهد نتیجه بیرد به اینه اگر رضایت، به نتیجه و اثر عقد تعلّق پیدا کرد، دیر در نتیجه و اثر عقد این
قید حین النقل وجود ندارد؛ زیرا حین النقل باید در جای باشد که لفظ در کار باشد و این لفظ مدلول داشته باشد و این مدلول

مقید به حین النقل باشد.

به بیان دیر؛ مرحوم شیخ مفرماید این دلیل شما اخص از مدعاست؛ زیرا شما مگوئید اگر مال آمد رضایت به عقد داد،
رضایت به مضمون عقد است و مضمون عقد، مقید به حین النقل و حین العقد است. پس این اجازه کشف از این مکند که
ملیت حین العقد بوده. مرحوم شیخ مفرماید «هذا الذی إنّما یصح» در آنجای که اجازه به عقد تعلق پیدا کند که در آنجا،

مجال برای این حرف است (که بوئیم مضمون عقد، مقید به نقل من حین العقد است، پس «یلزم الشف»)، اما اگر اجازه به
خود اثر عقد خورد، اثر عقد که دیر لفظ نیست و پای عقد در کار نیست. لفظ که نبود مدلول در کار نیست، مدلول که در کار

نبود، دیر تقید به حین النقل معنا ندارد.[1]

تا اینجا دلیل مرحوم شیخ را با بیان خودمان توضیح دادیم (که مرحوم شیخ مخواهد بوید این دلیل، اخص از مدعاست). در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ادامه به بیان از محقق اصفهان در توضیح کلام مرحوم شیخ مپردازیم.

توضیح کلام شیخ انصاری توسط محقق اصفهان

محقق اصفهان مفرماید مرحوم شیخ مخواهد اینگونه بوید که؛ یا شما قائل به تفصیل شوید (یعن بوئیم اگر اجازه به خود
عقد تعلق پیدا کرد، چون مضمون عقد مقید به حین النقل است، در این صورت قائل به کشف شویم، اما اگر اجازه به اثر عقد
تعلق پیدا کرد، قائل به ناقلیت شویم، چون دیر در اثر عقد، تقیدی وجود ندارد) یا اینه بویید مرحوم شیخ این را مگوید که

چون در اثر عقد، قید حین النقل معنا ندارد، پس کشف از این مکند که در خود عقد، در حین النقل معنا ندارد.

بنابراین، بیان ما (که مگوئیم مرحوم شیخ مگوید دلیل اخص از مدعاست)، با مطلب مرحوم اصفهان قابل جمع است که
محقق اصفهان مفرماید مرحوم شیخ، یا باید تفصیل بشود (و بوئیم اگر اجازه به عقد تعلق پیدا کرد، «یلزم الشف» و اگر
اجازه به اثر العقد تعلق پیدا کرد، «لا یلزم الشف»)، یا بوئیم حال که در چنین موردی، اثر عقد قید حین النقل در آن نیست،

کشف از این مکنیم که در مورد عقد نیز، حین النقل وجود ندارد.

صورت این است که این اتفاق دهد به اثر عقد، دو صورت دارد؛ یرضایت م ،ه مالارد اینندر ادامه م محقق اصفهان
واقع مشود یعن به جای اینه بوید «اجزت العقد»، رضایت به اثر العقد مدهد. صورت دوم این است که اصلا عقد از بین

رفته و متصرم شده و دیر قابلیت اجازه ندارد و اجازه «لا یمن تعلقها إلا بأثر العقد». ایشان بر اساس صورت اول، دو اشال
مکند.[2]

اشالات محقق اصفهان بر صورت نخست

اشال نخست: نخستین اشال بر صورت اول (یعن تصادفاً اتفاقاً این رضایت، به این اثر تعلق پیدا کرده)، این است که فرق
فرق اعتباری است. فرق بین ایجاد کردن و وجود (که اسم مصدر و حاصل مصدر است)، ی بین مصدر و اسم مصدر، ی

تفاوت اعتباری است و فرق اعتباری یعن هر دو از نظر معنا واحدند، اما تنها فرقشان این است که در مصدر، انتساب به فاعل
دارد و در اسم مصدر انتساب به فاعل ندارد. حال که فرقشان در همین است، نمتوانیم بین آن نقل و ملیت اسم مصدری، با

نقل و ملیت مصدری فرق بذاریم.

اگر شما نقل و ملیت مصدری را، مقید به زمان خاص قرار دادید، اسم مصدرش نیز مقید به همان زمان واقع مشود. اگر
ال خوبال اول، اششود. این اشد مزمان خاص قرار دادید، وجود نیز قهراً به همان زمان خاص مقی ایجاد را مقید به ی
است که اصلا فرق بین اینها حقیق نیست، مصدر و اسم مصدر دو وجود جدای از یدیر ندارند و تغایرشان اعتباری است.

خلاصه اشال آنه؛ بین اینها (نقل مصدری با نقل اسم مصدری)، تغایر اعتباری دارند و اگر گفتیم در نقل مصدری زمان وجود
دارد، لا محاله در اسم مصدر نیز وجود دارد. اگر در نقل مصدری زمان وجود نداشت، در نقل و ملیت اسم مصدری نیز وجود

ندارد.

اشال دوم: به مرحوم شیخ مفرماید «للخصم (یعن کاشفها) أن یقول إنّ الإجازة المعتبرة ه اجازة العقد»؛ کاشفها
متوانند بویند اجازهی اثر عقد، برای ما قبول نیست، بله باید مال اجازه کند عقد را، اجازهی اثر را نیز ممن است بپذیریم،



اما به اعتبار اینه اجازهی به اثر کشف، از اجازهی به سبب دارد. بنابراین اجازهی اثر، جدای از اجازهی مصدر و سبب (که
عقد است)، اصلا معقول نیست. یعن یا اینه بوییم تفی میان مصدر و اسم مصدر، عرفیت ندارد (که حرف درست همین

است) و یا اینه مگوئیم نمشود این آدم بوید من اسم مصدر را اجازه کردم، مگوئیم مصدر چ؟ مگوید من هنوز مصدر
را اجازه نردم، نمشود چنین حرف بزنیم. اجازهی اسم مصدر، مستتبع اجازهی مصدر است و اصلا قابلیت انفاک ندارد.

این دو اشال روی فرض اینه بوئیم اجازه، تصادفاً به اسم مصدر و نتیجهی مصدر تعلق پیدا کرده است.[3]

اشالات محقق اصفهان بر صورت دوم

در این صورت، مگوئیم تعلق اجازه به خود عقد، محال است؛ زیرا عقد از آنهای است که «ۇجِدَ ثم إنعدم و عدِم»؛ وجودش
منقض شده و چیزی که وجودش منقض شده، چونه متوانیم اجازهاش کنیم؟! الآن نیست. آنه اجازه مخواهد به آن تعلق
پیدا کند، الآن موجود نیست. بعد مفرماید نظیر این مطلب، در عقد مره است. بعض گفتهاند اگر کس را اکراه بر معاملهای
کردند و او نیز، معامله را مرهاً انجام داد، اما اگر بعداً نسبت به این معامله رضایت داد، عدهای مگویند این معامله صحیح
نیست؛ زیرا این معامله تمام شده و الآن عقدی وجود ندارد که بخواهد رضایت بدهد و به همین دلیل، در عقد مره نیز گفتهاند

اگر مره رضایت داد، به اثر عقد رضایت مدهد؛ زیرا آنه قابلیت برای بقا دارد، اثر عقد است.

مرحوم اصفهان مفرماید اگر مراد این است که خود عقد، قابلیت برای تعلق اجازه ندارد و اجازه به اثر عقد مخورد، در اینجا
سه اشال داریم؛

اشال نخست: آنه ما غیر از عقد لفظ و غیر از اثر العقد، ی عقد معنوی مستتر در اینجا، وجود دارد که «اوفُوا بِالْعقُودِ»[4]
به آن تعلق پیدا مکند. محال است که وفا، به عقدی که خوانده شده (یعن گفتیم «بِعت» و مشتری نیز گفت «اشتریت») و عقد

ملفوظ، تعلق پیدا کند؛ زیرا عقد ملفوظ تمام شد و چیزی به نام عقد ملفوظ وجود ندارد.

» به چه چیز تعلق پیدا مکند؟ به ی عقد معنوی مسبب از این عقد لفظ. این عقد معنوی که «المتحقق بنابراین، «اوفُوا بِالْعقُودِ
بالعقد اللفظ قابل لتعلق الوفا باعتبار کونه عهداً و قراراً معاملیا و إلا فلا معن لتعلق الوفا بالملیة». مگوئیم عقد، ملیت آورده

(یعن به ملیت وفا کن). وجوب وفا نمتواند به خود عقد تعلق پیدا کند؛ زیرا عقد آمد و تمام شد. بوئیم به ملیت وفا کن،
ملیت که قابل وفا نیست. لذا بین عقد لفظ و ملیت، باید ی عقد معنوی را در اینجا فرض کنیم که قابلیت تعلق وفا و قابلیت

تعلق حل و قابلیت تعلق فسخ را داشته باشد.

بدینسان، اگر گفتیم اجازه، به خود آن عقد تعلق پیدا نمکند (چون آن عقد تمام شده)، این ملازمه ندارد که پس اجازه، حتماً به
اثر عقد تعلق پیدا کند (اجازه به عقد ملفوظ سابق تعلق پیدا نمکند)، بله به عقد معنوی متولد از این عقد لفظ تعلق پیدا

مکند.[5]

مراد از عقد معنوی در کلمات محقق اصفهان (همانگونه که خودِ ایشان نیز تصریح مکند) همان قرار و التزام قلب به این عقد
است. ایشان مفرماید «فإنّه القابل لتعلق الوفا» یعن عقد معنوی قابلیت وفا دارد. چرا؟ «باعتبار کونه عهداً قراراً معاملیاً».

«اوفُوا بِالْعقُودِ» یعن به این قرار معامل قلب خودت وفا کن «و الا فلا معن لتعلق الوفا بالملیة و کذا العقد هو القابل للحل
دون الملیة»؛ ملیت قابل حل نیست «فإنه قابل للرد دون الحل و لو کان العقد مجرد اللام الإنشائ الغیر القار»؛ اگر عقد
همان کلام لفظ باشد «لما کان هناک وفاء و لا حل فإن المعدوم لا وفاء و لا حل له فالعقد اللفظ آلةٌ للعقد المعنوی»؛ عقد

لفظ وسیله است «و التسبب بمدلوله المتغیر بالزمان لیس إلا بتقیید عقد المعنوی بالزمان»؛ اگر گفتیم این عقد لفظ مقید به

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


زمان است، به این دلیل است که آن قرار معامل مقید به زمان است.[6]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

لزيد بإزاء ماله» أو «رضيت بانتقال مال ون مالحصول الإجازة بقول المالك: «رضيت ب ال ف[1] ـ «و الحاصل: أنّه لا إش
إل زيد» و غير ذلك من الألفاظ الت لا تعرض فيها لإنشاء الفضول فضً عن زمانه. كيف! و قد جعلوا تمين الزوجة بالدخول
عليها إجازة منها، و نحو ذلك، و من المعلوم: أنّ الرضا يتعلّق بنفس نتيجة العقد، من غير ملاحظة زمان نقل الفضول. و بتقرير

آخر: أنّ الإجازة من المالك قائمة مقام رضاه و إذنه المقرون بإنشاء الفضول أو مقام نفس إنشائه، فلا يصير المالك بمنزلة العاقد
إ بعد الإجازة، فه إما شرط أو جزء سبب للملك. و بعبارة اخرى: المؤثّر هو العقد المرض به، و المقيد من حيث إنّه مقيد لا

يوجد إ بعد القيد، و لا يف ف التأثير وجود ذات المقيدالمجردة عن القيد.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)،
ج3، ص405‐404.

[2] ـ «قوله(قدّس سره): (و الحاصل أنّه لا إشال ف حصول الإجازة .. إلخ). بيانه: أنّ الإجازة إذا تعلقت بالإنشاء المأخوذ فيه
الزمان صح دعوى النفوذ من زمانه، و أما إذا تعلّقت بأثر الإنشاء و هو النقل ف نظر الناقل، فهو أثر العقد بلا موجب لتقييده

بالزمان، فلا موجب لنفوذ الإنشاء من ذلك الزمان، و من المعلوم صحة تعلّقها بأثر العقد، فلا بد إما من الالتزام بالتفصيل، و هو
الشف عل تقدير تعلقها بالعقد، و النقل عل تقدير تعلقها بأثره، أو من الالتزام بأنّ تعلقها بالعقد كتعلقها بأثره من حيث عدم أخذ

الزمان ف مدلوله، و لا يصح دعوى العس حيث لا موجب لتقيد أثره بالزمان.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐
الحديثة)، ج2، ص140.

[3] ـ «و فيه أولا: أنّ النقل الاسم الذي هو عين النقل المصدري وجودا، و إن امتاز الثان عن الأول بلحاظ النسبة الناقصة
المصدرية فيه دون الأول، إ أنّ تقيد الإيجاد بالزمان الخاص يوجب تقيد الوجود به، فاعتبار النقل ف نظره بلامه الإنشائ لا بد

من مطابقته لمدلول كلامه. و ثانيا: للخصم أن يقول إنّ الإجازة المعتبرة ه إجازة العقد، و إنّما تصح إجازة أثره، لأنّه بالالتزام
إجازة لسببه، كما أنّ إجازة العقد بالالتزام إجازة لأثره، فإجازة الأثر بما هو و إن كان لا يقتض الشف إ أنّه من حيث تعلقها

بالعقد التزاما يقتض الشف، هذا إذا أريد تعلقها بأثر العقد اتفاقا.» همان.

[4] ـ سوره مائده، آیه1.

[5] ـ نته: در مباحث گذشته، بیان شد که مرحوم آخوند، مبنای جدیدی را به عنوان انشای قلب درست کرد. در این بحث نیز
محقق اصفهان، عقد معنوی درست کرده و مفرماید آنه متعلق حل و فسخ و وفا و اینهاست، این عقد معنوی است و هر عقد

لفظ، مولّد ی عقد معنوی مباشد.

[6] ـ «و أما إذا أريد عدم صحة تعلقها بالعقد و لزوم تعلقها بالأثر، كما تقدم التصريح به ف عقد المره، بتوهم أنّ العقد الصادر
منه غير قابل للبقاء لعدم قراره، بل اللازم تعلق الرضا بما هو قابل للبقاء و هو أثر العقد، فما أخذ الزمان فيه لا يقبل الإجازة، و ما

يقبل الإجازة لا موجب لأخذ الزمان فيه. فيرد عليه ما قدمناه هناك؛ أولا: أنّه من فرض وجود العقد المعنوي المتحقق بالعقد
اللفظ زيادة عل الملية و النقل، فإنّه القابل لتعلق الوفاء، باعتبار كونه عهدا و قرارا معامليا، و إ فلا معن لتعلق الوفاء

بالملية، و كذا العقد هو القابل للحل دون الملية، فإنّه قابل للرد دون الحل، و لو كان العقد مجرد اللام الإنشائ الغير القار لما
كان هناك وفاء و لا حل، فإنّ المعدوم لا وفاء و لا حل له، و عليه فالعقد اللفظ آلة للعقد المعنوي، فالتسبب بمدلوله المتقيد

بالزمان ليس إ لتقييد العقد المعنوي بالزمان. و ثانيا: إنّ الرضا لا يجب تعلقه بالأمر الموجود، بل يمن تعلقه بالعمل المتقدم أو
العمل المتأخر، غاية الأمر بنحو فناء العنوان المقوم له ف معنونه المتقدم أو المتأخر. و ثالثا: إنّ الرضا إن لم ين دخيلا ف ترتب
نتيجة العقد عل العقد صح تعلقها به، و أما إذا كان دخيلا ف ترتبها عل العقد فلا محالة لا يصح تعلقه بها، لأنّ تعلقه بها محال. و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


يندفع الأخير بأنّ الموقوف عل الرضا وجود الملية خارجا، و ما يتوقف عليه الرضا طبعا وجود الملية عنوانا كما ف كل إرادة
و مراد.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐ الحديثة)، ج2، ص141‐140.


