
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۲۱ بهمن ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 73 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در دلیل دوم کاشفهاست که بیان شد مرحوم شیخ انصاری، سه اشال بر این دلیل وارد کردند. خلاصهی اشال اول این
بود که این زمان من حین العقد، قید برای مضمون عقد نیست تا بوئیم اگر مال اجازه داد، اجازه بشود ملیت از زمان عقد،
بله این زمان ظرف است. این اشال را مرحوم شیخ مطرح کردند و بعد برای این اشال، شواهدی و مؤیدات آورده و نات را

ذکر کردند.

مرحوم سید یزدی در حاشیه ماسب، نسبت به این جواب اول مرحوم شیخ، اشالات را دارد که خلاصهی سخن مرحوم سید
این شد که اولا؛ زمان، عنوان قید را دارد و ما از راه انصراف، این مسئله را حل مکنیم. کلام مرحوم سید این بود که خود

انشاء من حیث الانشاء، اعم است و چون اعم است، منشأ متواند انشاء کند ملیت پنج روز بعد از انشاء را، اما آنه این را از
گفتیم مانعم کند یعنت بعد از پنج روز را انشاء میگفتیم این ملبرد، اجماع است به گونهای که اگر اجماع نبود مبین م
ندارد امروز مگوید «بعت» یا «اشتریت»، اما بنا مگذارند که ملیت از ده روز دیر شروع شود. اجماع داریم چنین چیزی

درست نیست و کشف مکند از اینه خود انشاء من حیث الانشاء اعم است، اما این اطلاق و عمومیت انصراف به زمان نقل و
عقد دارد. بنابراین، عمده اشال مرحوم سید بر مرحوم شیخ، همین مسئلهی انصراف است. مگوئیم وقت مگوید «بعت» و

«اشتریت»، انصراف دارد به ملیت «من حین العقد».

اشال محقق اصفهان بر مرحوم سید

محقق اصفهان در حاشیه ماسب، به حاشیه مرحوم سید نظر دارد و در اینجا، بسیاری از کلمات مرحوم سید را ذکر کرده و
مورد اشال قرار داده است. با دقت در مسأله، به نظر مآید که سخن مرحوم سید صحیح بوده و انصراف در اینجا، مسلم

است (یعن وقت کس مگوید «بعت» و «اشتریت»، انصراف به حین العقد دارد و مرحوم سید نیز به این مسئله تصریح کرده
است)، اما مرحوم اصفهان این انصراف را قبول ندارند و مفرماید تحقق ملیت از حین عقد به جهت انصراف نیست.

«من حین المبدأ و المنته» یت مرسلهی غیر محدوده است یعنمل نشأ یکنید، مشما انشاء بیع م فرماید وقتایشان م
محدودیت ندارد. چنین ملیت مرسلهی غیر محدوده «لا یعقل تحققها إلا بتحقق العلة التامه له» یعن ملیت مرسلهی غیر

محدوده، علت تامه لازم دارد و اگر این علت تامهاش بیاید، این ملیت مآید و تا این علت تامه نیاید، این ملیت نمآید و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نمشود بوئیم این علت تامه مآید، اما ملیت هم نمآید. تخلف این ملیت مرسلهی غیر محدوده از علت تامهاش محال است.

ایشان در ادامه منارد نتیجهی این سخن این است که نمشود بوئیم عقد، علة تامة است، اما ملیت بعداً بیاید؛ زیرا این
سخن به این معناست که این مسبب، مؤخر از علت باشد و این محال است. مفرماید به نظر ما، اینه ملیت بعد از عقد

مآید، بحث انصراف لفظ (و اینه بوئیم این لفظ انشاء اطلاق دارد و اطلاقش انصراف بحین العقد پیدا مکند) نیست، بله
«بالدلالة العقلیة لا بالدلالة اللفظیة» است یعن در اینجا، بحث دلالت عقل و علت عقل است و بحث دلالت لفظ نیست. همهی
سخن محقق اصفهان با مرحوم سید همین است که مگوید شما چرا آمدید مسئلهی انصراف (که مربوط به عالم الفاظ است و

سبب مشود بوئیم این لفظ از اطلاقش انصراف به این معنا پیدا کند) را مطرح کردید؟! اگر این عقد فضول، علّت تامهی
ملیت باشد، باید ملیت بعد از آن بیاید و در نتیجه «فلا حاجة إل الإجازة حتّ من حیث الاشفیة» و اگر اجازه، جزء العلة

است و دخیل در علّیت است، این ملیت مرسله تا اجازه نیاید نمآید.[1]

به بیان دیر؛ آنچه در ذهن شریف مرحوم اصفهان مگذرد آن است که در اینجا، بحث لفظ و مدلول لفظ و حت اینه بوئیم آیا
خواهیم یمعلول است و م ت مرسلهی غیر معلوله ییزمان قید است یا ظرف است؟ را به هیچوجه نباید مطرح کرد. مل

ملیت ایجاد کنیم، مرسل و غیر محدود «من حیث المبدأ و المنته». این، علت تامه لازم دارد، دو راه و دو فرض بیشتر نیست؛
یا علت تامهاش، عقدی است که فضول خوانده که اگر علت تامهاش آن است، دیر نباید نیازی به اجازه باشد، یا اینه اجازهی

مال در این علیت، دخیل و جزء العلة است. پس تا اجازه نیاید، معقول نیست که این ملیت مرسله بیاید.

تفاوت دیدگاه مرحوم سید و محقق اصفهان

مرحوم سید و حت خود مرحوم شیخ، در اثنای این اشال، کمکم آمد روی همین مسئلهی عقد و تقدم شرط بر مشروط محال
است یعن اگر بوئیم اجازه شرط یا جزء السبب است، معقول نیست که مشروط (ملیت)، قبل از اجازه بیاید و محال است.

مرحوم شیخ، در ابتدای کلام، اینگونه بحث را مطرح کرده که آیا «من حین النقل»، قید برای عقد است یا ظرف برای عقد؟ اگر
قید برای انشاء است، داخل در منشأ است و اگر ظرف برای انشاء است، داخل در منشأ نیست، اما در پایان همین بحث تقدیم

شرط بر مشروط را مطرح مکند.

مرحوم اصفهان (اگرچه تصریح نمکند) وقت مفرماید محور این است که آیا این علّت تامه هست یا نیست؟ دیر مجال به
این بحث نمرسد که ما بوئیم آیا زمان قید است یا ظرف؟ اصفهان مفرماید این عقد، «علةٌ تامة» و معلولش، ملیت مرسله

است و اگر علت تامه است، دیر اجازه نمخواهد. اگر اجازه هم جزء العلة است، پس تا اجازه نیاید ملیت نمآید و محال
است ملیت تحقق پیدا کند. اما مرحوم سید بحث را کاملا لفظ و عرف، اینه اینجا زمان به عنوان قید است، ولو اینه خود

انشاء اعم است، اما این انصراف دارد به حین النقل.

ال محقق اصفهاناش ارزیاب

به نظر ما، در اینجا حق با مرحوم سید است؛ اصلا اینه ما بوئیم آیا عقد علّت تامه است یا آن اجازه جزء العله است و قانون
علیت و معلولیت در توینیات را بخواهیم در اینجا بیاوریم، صحیح نیست و در تشریع، نباید این مسائل را مطرح کنیم. در تشریع

خود عنوان علیت ی امر غلط است؛ زیرا در تشریع مگوئیم عقد، موضوع برای اعتبار شارع و عقلاست یعن هنام که
شارع و عقلا مخواهند ملیت را اعتبار کنند، مگویند تا ی عقدی بینتان رد و بدل نشود، ما اعتبار نمکنیم. اگر «بعت» و



«اشتریت» خواندید، همان موقع اعتبار مکنیم. اگر فضول خواند، ابتدا باید مال اجازه بدهد، اگر مال اجازه داد، باز باید
ببینیم شرع و عقلا ملیت را برای چه زمان اعتبار مکنند؟

بنابراین، نزاع در کاشفیت و ناقلیت، این نیست که آیا این عقد علّت ملیت است یا اینه اجازه جزء العله است؟ نه، این عقد با
یت را برای چه زمانمل ،خواهیم ببینیم که عقلا در عقد فضولم شوند برای اعتبار عقلا، منتهاجازه، هر دو موضوع م

اعتبار مکنند، آیا حین العقد است یا بعد الاجازه و به هیچوجه، نمتوان در اینجا قانون علیت را پیاده کرد.

مرحوم سید فرمود اینه این دو نفر نمتوانند برای ده روز بعد، ملیت را اعتبار کنند، اجماع جلویش مایستد. سخن ما این
است که بالاتر از اجماع است و کاری به اجماع نداریم. مگوئیم چه کس اعتبار ملیت را باید کند؟ عقلا و شرع، عقلا

مگویند اگر آدم، قصد جدی نداشته باشد، ما اعتبار ملیت نمکنیم. شرع مگوید اگر بچه «بِعت» و «اشتریت» را با همهی
خصوصیاتش گفت، با اینه مال هم برای خود بچه است، اما من اعتبار ملیت نمکنم! و لذا مگویند بیع صب باطل است.

بنابراین، ما فرمایش مرحوم اصفهان را قبول نداریم و مگوئیم ملیت «اعتبار صادر من العقلا»، عقد «الفاظٌ صادرةٌ من
العاقد»، چونه مشود این، سبب عام بشود برای آن ملیت عقلای، اصلا معقول نیست یعن اگر ما بخواهیم کلام مرحوم

اصفهان را به لسان خود مرحوم اصفهان جواب بدهیم باید بوئیم اصلا نه تنها این قواعد عقل اینجا راه ندارد، بله طبق قواعد
عقل خودتان محال است. من ی لفظ بویم، لفظ من سبب شود برای اعتبار شما این محال است.

به دیر سخن؛ در اینجا حرف سوم بزنیم، نه بحث ادلهی لفظیه را بوئیم و نه بحث ادلهی عقلیه را بوئیم (در خود کلمات
مرحوم سید نیز اصل این مطلب ما وجود دارد). ما مخواهیم بوئیم ملیت، ی امر عقلائ است و وقت کس عقد را

مخواند (درست است جنابِ شیخ! حین النقل قید نیست، اما ما بحث قیدیت و ظرفیت را اصلا مطرح نمکنیم، انصراف را نیز
مطرح نمکنیم)، مگوئیم عقلا چه زمان اعتبار مکنند؟ حین العقد، نه قبل و نه بعد از آن اعتبار مکنند. بنابراین، اصلا بحث،

نه لفظ است و نه عقل، بحث در اعتبار شرع و عقلاست و همین اساس، دلیل ما برای قول به کاشفیت است.

اشال محقق اصفهان بر مطلب دوم مرحوم سید

مطلب دوم که مرحوم سید داشت این بود که جناب شیخ! در استدلال فرق نمکند زمان قید باشد یا ظرف؛ زیرا مال که
اجازه مدهد، اجازه مکند عقد را، نه مضمون عقد را! ذهن شریف شما (شیخ) رفت روی مضمون عقد و آمدید به نحوی این

من حین العقد را از مضمون درآوردید و فر کردید مسئله تمام شد، نه! ما مگوئیم مال اجازه مکند عقد را یعن عقد با تمام
متعلقاتش که ی از آنها این است که در این زمان واقع شده باشد. زمان ولو ظرف باشد، سید فرمود استدلال تام است.

مرحوم اصفهان در اینجا مفرماید «إنّ الامضاء والانفاذ إنما هو بلحاظ تأثیر السبب أثره»؛ اینه مال امضا مکند به چه
لحاظ است؟ امضا مکند به لحاظ اینه آن عقد (که سبب است)، اثر خودش را بذارد «و لا یعقل أن یون بعنوانه جزء المؤثر

أو دخیلا ف التأثیر»؛ معقول نیست که این به عنوان جزء مؤثر باشد یا دخیل در تأثیر باشد. «فحینئذٍ إن کان عقد الفضول
(دوباره همان حرف که در اشال قبل فرمود را بیان مکند) سبباً تاماً فلا یتوقف عل امضائه لا بالاجازة و لا بغیرها»؛ اگر عقد

فضول، سبب تام است، اجازه نمخواهد «و إن کان یتوقف عل الاجازة»؛ اگر بوئیم عقد فضول اجازه مخواهد «من حین
تضمنها للرضا»؛ چون اجازه متضمن رضاست «الدخیل ف تأثیر العقد أو من حیث کونها محققةً للانتساب»؛ بوئیم اجازه
سبب مشود آن عقد منسوب به این مال بشود و انتساب دخیل است در اینه این مال ملّف به «اوفُوا بِالْعقُودِ» بشود
«الدخیل ف توجه الامر بالوفا إل المال فالاجازة بعنوانها أو عنوان الامضاء و الانفاذ»؛ بوئیم اجازه یا امضا یا انفاذ که

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


مفرمایند همهی اینها ی معنای واحدی دارد.[2]

خلاصهی کلام مرحوم اصفهان این است که درست است که مال، عقد را امضا مکند و این امضا، به این معناست که آن
عقد (که سببیت دارد)، مؤثر واقع شود، اما خود این امضا به دلالت التزام، دلالت بر انتساب نیز دارد یعن عقد دارد منسوب به

خودش مکند، دلالت بر رضا و انتساب که هر دویشان دخیلند به اینه آن عقد مؤثر باشد دارد.

اصفهان مفرماید بالأخره این عقد سابق را، اگر بوئید سبب تام است، اصلا اجازه نمخواهد، حالا که مگوئید اجازه
مخواهد، به این معناست که این اجازه، برای رضایت است که در خود معامله دخالت دارد و إنتساب دخیل در اینه آن عقد

واقع شود، در سببیت سبب دخالت دارد، پس تا این جزء نیاید، فایده ندارد.

روح این اشال هم برمگردد به همان اشال قبل که توضیح دادیم، جواب هم همان جواب است. ما دیروز این فرمایش سید را
نیز قبول کردیم و الآن نیز بر آن صحه گذاشته و مگوئیم امضا، امضاء العقد است، طرف خطاب ما مرحوم شیخ است.

مرحوم شیخ قید کردند بین اینه زمان عقد، قید باشد یا ظرف فرق وجود دارد و این در استدلال اثر مکند، اما مرحوم سید
مخواهد بوید این در استدلال اثر نمکند، هر دو این است که این دارد امضا مکند؛ چه عقد را عقدی که مضمونش حین

العقد است یا عقدی که در زمان عقد واقع شده، نقل که در زمان عقد واقع شده، هر دویش از این نظر فرق نمکند و این
بحثها که ما آن عقد را سبب قرار بدهیم جزء السبب، اجازه را نیز جزء السبب دیر، اینها را کنار مگذاریم و اصلا بحث

سببیت مطرح نیست.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «ربما يقال: إنّ الزمان داخل ف مدلول الإنشاء، و إ فلا وجه للحم بالملية من حين تحقق العقد، لإمان إنشاء التمليك
من الغد و إن كان باطلا بالإجماع، فحمل المطلق عل بعض أفراده من جهة الانصراف. قلت: المنشأ ه الملية المرسلة الغير

ب إلبتحقق العلة التامة لها، كما أنّه لا يعقل تخلّفها عنها، فالتسب و مثلها لا يعقل تحققها إ ،المحدودة من حيث المبدء و المنته
الملية المتأخرة عن سببها التام يؤل إل التسبب إل أمر محال، فتحقق الملية من حين تحقق علتها التامة ليس من جهة

الانصراف، بل لدلالة العلة عل معلولها بالدلالة العقلية لا بالدلالة اللفظية، ففيما نحن فيه إذا فرض أنّ عقد الفضول علة تامة
للملية فلا حاجة إلالإجازة حت من حيث الاشفية كما نبهنا عليه سابقا، و إن كانت الإجازة دخيلة ف التأثير فلا بد من توقف

الملية المرسلة عل تحققها، و دخلها ف أمر متقدم التزام بالشرط المتأخر.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐ الحديثة)،
ج2، ص138‐137.

[2] ـ «ربما يقال: إنّ مناط الاستدلال ليس كون الإجازة رضا بالعقد لينتقض بالرضا بالإيجاب، بل ملاكه إنفاذ العقد و إمضائه، و
مقتض إمضائه عل ما كان ترتيب الأثر عل العقد من حين وقوعه، حت يون هو الماض و النافذ، و إن لم ين الزمان داخلا

ف مدلول العقد، بخلاف القبول فإنّه لا معن لأن يون إمضاء و إنفاذا للإيجاب، و إ لان البيع إيقاعا لا عقدا، فهذا هو الفارق بين
ون بعنوانه جزء المؤثر أو دخيلا فالإجازة و القبول. و فيه: أنّ الإمضاء و الإنفاذ إنّما هو بلحاظ تأثير السبب أثره، و لا يعقل أن ي

التأثير، فحينئذ إن كان عقد الفضول سببا تاما و مؤثرا فعليا بنفسه فلا يتوقف عل إمضائه و إنفاذه من أحد لا بالإجازة و لا
بغيرها، لأنّه عل الفرض نافذ بنفسه و ماض بذاته، و إن كان يتوقف عل الإجازة من حيث تضمنها للرضا الدخيل ف تأثير العقد،

أو من حيث كونها محققة للانتساب الدخيل ف توجه الأمر بالوفاء إل المالك، فالإجازة بعنوانها أو بعنوان الإمضاء و الإنفاذ‐ و
كلها بمعن واحد‐، و إن كانت تدل عل الإمضاء و مض العقد و نفوذه بالمطابقة، لنها تدل بالالتزام عل الرضا أو الانتساب

الدخيلين حقيقة ف تأثير العقد. فمنه علم أنّ القبول و الإجازة مشتركان ف إظهار الرضا المعتبر ف تأثير العقد، سواء كانت
الإجازة بعنوان «رضيت» أو بعنوان «أمضيت»، مضافا إل أنّ الإمضاء و المض كالإيجاد و الوجود متحدان بالذات مختلفان

،اسب (للأصفهانزمان متقدم أو متأخر.» حاشية كتاب الم ذلك الزمان لا ف ف المض زمان يقتض بالاعتبار، فالإمضاء ف



ط‐ الحديثة)، ج2، ص138.


