
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۱۴ بهمن ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه اشالات مرحوم سید بر شیخ انصاری

در مطلب چهارم مرحوم سید، دو ترق بسیار عجیب دارد؛ ترق اول: آن است که هیچ اشال ندارد که کس ادعا کند که این
نقوش فل و این اوضاع سماوی و ارض یعن آنچه در آسمانها، به عنوان نقوش فل و خصوصیات که وجود دارد (که در
علم هیئت، همهی اینها را بیان مکنند مانند اینه خورشید که در برج حمل و ثور قرار مگیرد، اینها ی پس از دیری است و
هر کدام از این حمل و ثور، نقش ی حیوان را دارد)، «کما أنّ کل سابق معدٌ لوجود اله کذل کل لاحق له مدخلیة ف وجود

السابق»؛ همانگونه که هر سابق، دخالت در لاحق دارد، هر لاحق نیز دخالت در سابق دارد.

ترق دوم: ایشان در ادامه، دایره سخن را وسیعتر مطرح مکند (برخلاف آنچه که در اذهان فلاسفه و حما وجود دارد) و
مفرماید ما بوئیم «جمیع اجزاء العالم مرتبطه»؛ تمام اجزاء عالم مرتبط است «بمعن أنه لولا هذا لن یوجد ذاک و بالعس»؛

یعن ی چیزی که مقدم است بوئ مؤخَّر است، اگر مقدم نبود مؤخر نمآمد و اگر هم مؤخر نمآمد، این مقدم هم نبود! «فلو
لم یوجد الغد لم یوجد الیوم»؛ اگر بنا بود که فردا موجود نشود، امروز هم موجود نمشد. این خیل نتهی مهم است و ادعای

عجیب است که ما بوئیم هر لاحق، ی مدخلیت در سابق دارد.[1]

ارزیاب دیدگاه سید یزدی

این مطلب مرحوم سید را متوان از نظر عرف پذیرفت (یعن به عنوان مثال متوان گفت اگر درس بعدی نبود، من این درس را
نمگفتم! و وجود لاحق، دخیل در وجود سابق است)، اما از جهت فلسف به هیچوجه نمتوان این سخن را پذیرفت و عجیب

این است که مرحوم سید مفرماید «فجمیع العالم موجود واحدٌ تدریج و لا یمن الایجاد بعضه دون بعض».

ایشان در پایان مفرماید «و الانصاف أنّه لا ساد لهذا الاحتمال و لا دلیل عل بطلان هذا المقال»؛ ما نمتوانیم این احتمال را
ممنوع کنیم و بوئیم هر لاحق، مؤثر در سابق است. بنابراین، مرحوم سید دایره را از اعتباریات فراتر مبرد.

به بیان دیر؛ ی وقت است که مگوئیم امور اعتباریه این چنین هستند؛ زیرا امور اعتباریه و اعتبار، خفیف المؤونه است. به
عنوان مثال؛ الآن اعتبار کنم ملیت صد روز بعد را، الآن اعتبار کنم ملیت حال را، «الاعتبار یتعلّق بالحال و الاستقبال و

الماض» که این از خصوصیات اعتبار است. وقت مگویند اعتباریات، خفیف المؤونه است یعن قابلیت این را دارد که هم به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


.امر ماض و هم به ی امر استقبال تعلق پیدا کند، هم به ی امر حال ی

اما مرحوم سید در اینجا، دایره را از اعتباریات وسیعتر مکند و مفرماید حتّ در امور توینیه و امور واقعیهی غیر اعتباریه،
ما متوانیم بوییم همانگونه که مقارن و مقدّم متواند مؤثر باشد، مؤخر نیز متواند مؤثر در مقدم باشد! در امور توینیه این

چنین است «فضلا عن الامور الاعتباریة» و نه تنها دلیل بر بطلان این مطلب نداریم، بله این مطلب که عالم «موجود واحدٌ
تدریج مرتبط»، اینها دلیل بر همین احتمال است؛ زیرا اجزاء عالم، مرتبط به یدیر است و جزء لاحق، مرتبط به سابق است و

اگر مرتبط است یعن وجود آن جزء لاحق، «له مدخلیةٌ ف وجود جزء السابق».

بنابراین، اگر در توینیات این سخن مرحوم سید را قائل شدیم، به طریق اول در اعتباریات مگوئیم اجازهی فضول که بعد
مآید، متواند ملیت قبل را تثبیت کند.

مثال دیر آنه؛ اگر بنا بود قیامت موجود نشود، این عالم نیز موجود نمشد. در نتیجه وجود قیامت، «له دخل». مرحوم سید
نمگوید «دخل ف ایجاد السابق»، اما ی دخالت در او دارد. تعبیر ایشان این است که «کل لاحق له مدخلیةٌ ف وجود

السابق» یعن فقط در حد معدّ بودن (و مدخل به معنای دخالت داشتن است) نه اینه این، علّت ایجاد باشد و در مورد سابق
فرموده «کل سابق معدٌّ لوجود اللاحق»؛ هر سابق معدّ است.

در فلسفه مگویند قدم اول، معدّ برای قدم دوم است. وقت شما راه مروید، این قدم اول علّت تامه برای قدم دوم نیست، بله
خود قدم دوم ی علت دیری دارد و ربط به قدم اول ندارد، اما چون اگر این قدم اول نبود، این قدم دوم یا سوم محقق

نمشد، پس این معدّ است یعن زمینه را برای اینه علّت این قدم دوم را موجود کند آماده مکند. همین سخن در عسش نیز
وجود دارد یعن لاحق هم دخالت دارد در این اندازه و اگر لاحق نبود، علّت سابق، سابق را موجود نمکرد. به همین دلیل، این

لاحق نیز در سابق ی مدخلیت دارد.

بنابراین باید توجه داشت که مرحوم سید، اگر بخواهد مسئله علت در وجود را مطرح کند، واضح البطلان است یعن اگر بخواهد
بوید لاحق، علّت وجود سابق است، سخن است باطل؛ زیرا لاحق وقت به وجود مآید که سابق از بین رفته باشد. پس لاحق
نمتواند علت وجود سابق باشد که این مسلم است. اما مرحوم سید مخواهد بوید لاحق تأثیر و دخالت در این دارد که علت

سابق، سابق را در زمان خودش موجود کند و اگر این لاحق نبود، علّت سابق، سابق را موجود نمکرد. که اگر مراد مرحوم
سید این باشد، سخن خوب است.

به بیان دیر؛ اینه لاحق در ظرف خودش موجود مشود، این دخالت دارد در اینه این علّت سابق، سابق را موجود کند که این
دخالت داشتن، دو صورت دارد؛ ی اینه مگوئیم تأثیر من حیث الوجود و الایجاد است (یعن هم سابق نمتواند لاحق را

ایجاد کند و هم لاحق نمتواند سابق را ایجاد کند) که این محال است.

صورت دوم آنه بوئیم وجود سابق، معدّ برای لاحق است که خود فلاسفه این مقدار را که قبول کردند (که اگر سابق نبود،
علّت لاحق، لاحق را ایجاد نمکرد) و معدّات، به همین معناست که این زمینهسازی مکند که این علّت، به فعلیت برسد، اما

علّت لاحق، سابق نیست، بله سابق معدّ برای او است. مرحوم سید مگوید همین حرف را در عسش نیز بزنید و بوئیم لاحق،
به گونهای است که اگر وجود لاحق در زمان خودش نبود، علّت سابق، موجد سابق نمبود.

نته: اگر بوئیم شارع با اعتبار گفته که مثلا این نمازی که فقط ی اله اکبرش در وقت بود، تمام ملاک نمازی را دارد که در
داخل وقت خوانده مشود دارد، مگوئیم محال است. یا اینه در آنجای که مگوید «من ادرک رکعةً فأنما ادرک الصلاة»[2]،



در اینجا مسلم ملاک ندارد، منته شارع تفضلا این را قبول مکند، پس در اینجا ی اعتبار و ی حم پیدا کردیم که ملاک
ذات فعل را ندارد، اما شارع به ملاک تسهیل بر ملّف، به ملاک ارفاق بر ملف، مفرماید ما قبول داریم.

نتیجه ارزیاب دیدگاه مرحوم سید

اگر کلام مرحوم سید را (با این توجیه که گفتیم) قبول کنیم، تنها اشالش این است که این سخن، فایده ندارد. آنچه ثمر دارد،
بحث در وجود است یعن مخواهیم بوئیم این اجازهی متأخر، ملیت سابق را چه کند؟ موجود کند، در حال که این را خود

مرحوم سید نیز قبول دارد که لاحق، نمتواند سابق را موجود کند. به همین دلیل، هیچ راه برای ما باق نمماند و خود مرحوم
سید نیز در اشال پنجم این را اعتراف مکند که اینها، امور اعتباریهاند و در امور اعتباریه، اعتبار «کما یتعلق بالحال، یتعلق

بالماض و یتعلق بالاستقبال».

ادامه ادله قائلین به «کشف»

سخن در ادلهی کاشفهاست. دلیل اول مرحوم شیخ انصاری بیان شد. عمده اشال که مرحوم شیخ به این دلیل وارد کرد، این
بود که چونه مگوئید این شرط است در حال که مشروطش در گذشته، محقق شده؟! این چه شرط و مشروط است! سپس
به مقابله با دیدگاه صاحب جواهر پرداخت و ما از صاحب جواهر دفاع کردیم و گفتیم حق با صاحب جواهر است و صاحب

جواهر هم گفته «العلل الشرعیة کلّها معدّات» و نباید سبب عقل و شرط عقل را بوییم.

تا اینجا دلیل اول کاشفها به نظر مرسد تمام است یعن «اوفُوا بِالْعقُودِ» مگوید عقد موضوع تام برای وجوب وفاست،
منته چه زمان باید به این عقد وفا کند؟ زمان که اجازه بیاید، اجازه که مآید باید به خود عقد من حین العقد وفا کند و الا اگر
بوئیم بعد از زمان اجازه، عقد لازم الوفاست، لازمه این سخن آن است که این وفای به عقد مشود بعلاوهی اجازه در حال که
آیه شریفه مفرماید «اوفُوا بِالْعقُودِ»؛ به خود عقود وفا کنید. این اشال هم که مرحوم شیخ کردند، به نظر ما وارد نیست و ما

نیز این دلیل محقق ثان، شهید ثان را مپذیریم همانگونه که عدهی زیادی این دلیل را قبول کردند.

خلاصه آنه؛ به نظر ما دلیل اول کاشفها تمام است و این فرمایش و اشالات که مرحوم شیخ داشت و اشال که به مرحوم
صاحب جواهر داشت، وارد نیست. بررس دلیل دوم[3] قائلین به کشف را در جلسه بعدی مورد بررس قرار مدهیم.[4]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «بل أقول لا مانع من أن يدّع مدّع أنّ النقوش الفلية و الأوضاع السماوية و الأرضية كما أنّ كل سابق معدّ لوجود
اللاحق كذلك كل لاحق له مدخلية ف وجود السابق بل يمن أن يقال إنّ جميع أجزاء العالم مرتبطة بمعن أنّه لو لا هذا لم يوجد
ذاك و بالعس فلو لم يوجد الغد لم يوجد اليوم و هذا فجميع العالم موجود واحد تدريج و لا يمن إيجاد بعضه دون بعض و
الإنصاف أنّه لا ساد لهذا الاحتمال و لا دليل عل بطلان هذا المقال. و خامسا لو سلّمنا الامتناع حتّ ف هذا القسم من المدخلية

نقول لا مانع منه ف الشّرعيات فإنّها من الأمور الاعتبارية و يمن اعتبار وجود متأخّر ف أمر متقدّم شرطا أو مانعا كما عرفت و
هو مشاهد ف الأحام العرفية.» حاشية الماسب (لليزدي)، ج1، ص150.

[2] ـ «محمدُ بن م الشَّهِيدُ ف الذِّكرى قَال روِي عن النَّبِ(ص) انَّه قَال: من ادركَ ركعةً من الصَة فَقَدْ ادركَ الصَةَ.»
وسائل الشيعة، ج4، ص218، ح4962.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


[3] ـ دلیل دوم کاشفها: «و بأنّ الإجازة متعلّقة بالعقد، فه رضا بمضمونه، و ليس إ نقل العوضين من حينه» كتاب
الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص400.

[4] ـ «و يرد عل الوجه الثان؛ أو: أنّ الإجازة و إن كانت رضاً بمضمون العقد، إ أنّ مضمون العقد ليس هو النقل من حينه
حتّ يتعلّق الإجازة و الرضا بذلك النقل المقيد بونه ف ذلك الحال، بل هو نفس النقل مجرداً عن ملاحظة وقوعه ف زمان، و إنّما

الزمان من ضروريات إنشائه؛ فإنّ قول العاقد: «بعت» ليس «نقلت من هذا الحين» و إن كان النقل المنشأ به واقعاً ف ذلك
ف زمان يوجب وقوعه من المنش د النقل الذي هو مضمون العقد فما أنّ إنشاء مجرالحين، فالزمان ظرف للنقل لا قيد له، ف

ذلك الزمان، فذلك إجازة ذلك النقل ف زمان يوجب وقوعه من المجيز ف زمان الإجازة، و كما أنّ الشارع إذا أمض نفس العقد
وقع النقل من زمانه، فذلك إذا أمض إجازة المالك وقع النقل من زمان الإجازة. و لأجل ما ذكرنا لم ين مقتض القبول وقوع
الملك من زمان الإيجاب، مع أنّه ليس إ رضاً بمضمون الإيجاب، فلو كان مضمون الإيجاب النقل من حينه و كان القبول رضا

بذلك، كان معن إمضاء الشارع للعقد الحم بترتّب الأثر من حين الإيجاب؛ لأنّ الموجب ينقل من حينه، و القابل يتقبل ذلك و
يرض به. و دعوى: أنّ العقد سبب للملك فلا يتقدّم عليه، مدفوعة: بأنّ سببيته للملك ليست إ بمعن إمضاء الشارع لمقتضاه،

فإذا فرض مقتضاه مركباً من نقل ف زمانٍ و رضا بذلك النقل، كان مقتض العقد الملك بعد الإيجاب.

لا يتعلّق إ انحلاله من زمانه، لا من زمان العقد؛ فإنّ الفسخ نظير الإجازة و الرد ون فسخ العقد إو لأجل ما ذكرنا أيضاً لا ي
بمضمون العقد و هو النقل من حينه، فلو كان زمان وقوع النقل مأخوذاً ف العقد عل وجه القيدية لان رده و حلّه موجباً للحم

بعدم الآثار من حين العقد. و السر ف جميع ذلك ما ذكرنا: من عدم كون زمان النقل إ ظرفاً، فجميع ما يتعلّق بالعقد من الإمضاء
و الرد و الفسخ، إنّما يتعلّق بنفس المضمون، دون المقيد بذلك الزمان.

إل لزيد بإزاء ماله» أو «رضيت بانتقال مال ون مالحصول الإجازة بقول المالك: «رضيت ب ال فو الحاصل: أنّه لا إش
زيد» و غير ذلك من الألفاظ الت لا تعرض فيها لإنشاء الفضول فضً عن زمانه. كيف! و قد جعلوا تمين الزوجة بالدخول عليها

.إجازة منها، و نحو ذلك، و من المعلوم: أنّ الرضا يتعلّق بنفس نتيجة العقد، من غير ملاحظة زمان نقل الفضول

و بتقرير آخر: أنّ الإجازة من المالك قائمة مقام رضاه و إذنه المقرون بإنشاء الفضول أو مقام نفس إنشائه، فلا يصير المالك
بمنزلة العاقد إ بعد الإجازة، فه إما شرط أو جزء سبب للملك. و بعبارة اخرى: المؤثّر هو العقد المرض به، و المقيد من حيث

إنّه مقيد لا يوجد إ بعد القيد، و لا يف ف التأثير وجود ذات المقيد المجردة عن القيد.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐
الحديثة)، ج3، ص405‐403.


