
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۱۳ بهمن ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 67 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث به اینجا رسید که اگر این امور، امور اعتباریه هستند، ما در اینجا حت تعبیر به شرط یا سبب را نیز نباید مطرح کنیم و باید
به طور کل در فقه، این عناوین که موجب این نزاع مشود را، تغییر داده و مطرح ننیم. باز در مواردی دیر در علم اصول
(مخصوصاً در بحث مقدمه واجب، مسئله سبب، شرط) این بحث را مطرح مکنند و بعد در صدد برمآیند که چه فرق میان
سبب و شرط وجود دارد و بر اساس همان تعریف فلسف (که سبب آن است که موجب وجود مسبب است، اما شرط موجب

تأثیر مؤثر است و دخل در وجود او ندارد) تفاوت میان شرط و سبب را مطرح مکنند و حال آنه این چنین نیست.

تفاوت شرط و سبب در اعتباریات

برخ از بزرگان تعبیری دارند و مگویند سبب و شرط در اعتباریات، ی معنا دارد و نمتوانیم آن فرق که در فلسفه گفتند را
مطرح کنیم، سبب همان شرط است و شرط همان سبب است، منته در معاملات، فقها معمولا تعبیر به سبب مکنند و در

عبادات معمولا تعبیر به شرط مکنند. مثلا در عبادات مگویند «دخول الوقت شرطٌ لصحة الصلاة»، اما در معاملات مگویند
«الایجاب و القبول سبب للملیة». بنابراین، ی اختلاف تعبیر این چنین وجود دارد و خود همین کشف از این مکند که واقع

هر دو ی است.

خلاصه آنه؛ شما چه بوئید «دخول الوقت شرطٌ یا سبب» یا «الایجاب و القبول شرطٌ یا سبب»، هیچ فرق نمکند. در هر دو
وقت نباشد، آن مشروط یا مسبب موجود نیست. وقت ما مگوئیم «دخول الوقت شرطٌ لصحة الصلاة» یعن قبل از وقت اگر

نماز خواندیم، «کلاصلاة» است «الایجاب و القبول سبب للملیة» یعن بدون این ایجاب و قبول، ملیت محقق نمشود.

تعبیر جامع که خود مرحوم صاحب جواهر دارد، این است که بوئیم این علل شرعیه و اسباب شرعیه و شرایط شرعیه، «کلّها
معدّات» یعن عنوان علامت را دارد. از این حد و از این عنوان خارج نمشود.[1] بنابراین، در هر طرف، استوانههای علم قرار

گرفتهاند؛ ی طرف مرحوم شیخ است که مفرماید «العلل الشرعیه کالعلل العقلیه» و طرف دیر، صاحب جواهر است که
مفرماید «العلل الشرعیة لیست کالعلل العقلیة بل إنما ه معرفات». حال باید دید کدام دیدگاه صحیح است؟

اشال: ممن است کس به نفع شیخ انصاری این مطلب را بوید که آیا صحیح است که من ایجاب و قبول را امروز بخوانم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


(یعن بویم «بعت»، شما هم بویید «اشتریت») و ملیت، از دو روز قبل حاصل شود و این «بعت» و «اشتریت» که الآن
مآید، علّت شود برای ملیت از دو روز پیش؟! قطعاً چنین چیزی استحاله عقل دارد و امان ندارد.

پاسخ: در پاسخ باید گفت که عقلا، چنین مبنای داشته و روش عقلا اینگونه است که پس از گفتن «بعت» و «اشتریت»، ملیت
را از همان زمان حاصل مدانند نه از دو روز قبل، نه اینه استحاله ثبوت داشته باشد. حال اگر همین عقلا، ی روزی بویند
اگر امروز «بعت» و «اشتریت» را گفتیم، به این معناست که از دو ساعت قبل از این خواندن صیغه بیع، ملیت حاصل شده

باشد و این هیچ منع عقل ندارد. بنابراین باید توجه داشت که عقلا چنین بنای ندارند، بله بنای برخلاف این دارند و ما تابع این
هستیم که ببینیم در این مورد، بنای عقلا چونه است؟ و استحاله ثبوت وجود ندارد، اما دلیل وقوع نیز برای آن نداریم. خود

همین کشف از این مکند که اینها، از امور اعتباریهاند و با اعتبار مشود مسئله را دنبال کرد.

نتیجه آنه؛ با جستجو در فقه، هر جا که تعبیر به شرط و سبب، شده است، مسامحةً به آن شرط یا سبب مگویند. به تعبیر
صاحب جواهر آنچه باید به اینها گفته شود، همین «معدّات» است.

اشالات سید یزدی بر شیخ انصاری

مرحوم شیخ انصاری به صاحب جواهر فرمود شما با تثیر امثله، نمتوانید ی محال عقل را موجود کرده و از استحاله خارج
کنید. مرحوم سید در حاشیه «ماسب»، پنج اشال بر مرحوم شیخ دارند؛[2]

اشال اول: شما مرحوم شیخ که مفرمائید تقدیم مشروط بر شرط محال است، وجه استحاله آن چیست؟ وجه استحاله و علت
استحاله این است که؛ مقدمه اول: در حین وجود مشروط، شرط معدوم است یعن وقت مگوئید مشروط، مقدم است و شرط

بعداً مآید، به این معناست که در حین وجود مشروط، شرط معدوم است. مقدمه دوم: کبرای کل داریم که «لا یمن تأثیر
المعدوم ف الموجود».

مرحوم سید مفرماید ما ی نقض مخواهیم به شما وارد کنیم و آن این است که روی بیان شما، تقدیم شرط بر مشروط نیز
باید محال باشد؛ زیرا هنام که شما مگوئید باید در حین مشروط، شرط باشد (و شرط در حین مشروط، نباید معدوم باشد و

تأثیر معدوم در موجود محال است و به همین دلیل، تقدیم شرط بر مشروط نیز باید محال باشد)، در این صورت، نه تنها شرط
مؤخر محال است، بله باید شرط مقدّم را نیز محال بدانید؛ زیرا در شرط مقدم نیز در حال وجود مشروط، شرط معدوم است.

بنابراین؛ باید تقدیم مقتض و اجزاء مقتض نیز بر مشروط محال باشد و لازمهی این التزام (که کس بوید تقدیمش نیز محال
است)، این است که آنچه در نقل موثر است در بیع یا ناح، (ق ب ل) در «قبلت» نباشد، بله «ت» در «قبلت» مؤثر است؛

زیرا شما مگوئید در حین مشروط، باید شرط موجود باشد و آنچه در حین زوجیت موجود است، «ت» در قبلت است و اجزاء
سابق، یا اصلا مؤثر نیستند یا اگر هم هستند در حدّ معدّ هستند یعن زمینهساز برای آن علت اصل هستند.

خلاصه اشال اول مرحوم سید این است که به مرحوم شیخ مگوید شما چرا مگوئید تقدیم مشروط بر شرط، محال است؟
خود سید این را مستدَل مکند مگوید این نیست مر اینه بوئ حین وجود المشروط، شرط نیست. وقت شرط نیست، به

معنای تأثیر المعدوم ف الموجود است و «تأثیر المعدوم ف الموجود محال». مفرماید عین همین مطلب در شرط مقدم مآید،
در شرط مقدم نیز در حین مشروط، شرط وجود ندارد.[3]



اشال دوم: مرحوم سید مفرماید «المؤثر هو الوجود الدهری للإجازة و هو متحقق حال العقد و إنما تأخره ف سلسلة الزمان».
این ی مطلب است که خود مرحوم سید قائل شده و اصلا قبل از مرحوم سید نداریم کس که قائل باشد.[4]

نته: تقدم و تأخر در جای است که زمان باشد و فرق بین دهر و زمان همین است که در دهر، زمان به این معنای معهود راه
نداشته و تقدم و تأخر معنا ندارد. آن وقت مرحوم سید فرموده آنه مؤثر در این عقد است، وجود زمان اجازه نیست (تا ما
بوئیم زمانش مقارن است یا قبل یا بعد است، تا در آن مسئلهی تقدم و تأخر معنا داشته باشد)، بله وجود دهریِ این اجازه
است. این اجازهای که بعداً مآید، کشف از این مکند که این اجازه در عالم دهر موجود است و وقت در عالم دهر موجود

است، دیر مؤثر در صحت عقد همین مطلب است.

اشال سوم: ایشان مفرماید: «الممتنع تأثیر المعدوم الصرف لا ما یوجد ولو بعد ذل»؛ آنچه استحاله دارد، این است که عدم
مطلق و عدم صرف بخواهد مؤثر واقع شود، اما «ما یوجد ولو بعد ذل»؛ اجازهای که بعد از این عقد مخواهد موجود شود،

این بمنزلة الموجود در حین عقد است و عنوان معدوم صرف را ندارد.[5]

فرض تسلیم الامتناع مطلقا»؛ اگر گفتیم این اجازه چون معدوم است (و فرق فرماید «علال چهارم مال چهارم: در اشاش
بین معدوم صرف و معدوم ف الجمله و غیر مطلق وجود ندارد) و معدوم نمتواند مؤثر واقع شود، اگر برای معدوم (چه صرف
و چه غیر صرف)، تمام المدخلیة را قائل شویم، این اشال مرحوم شیخ درست است («نقول إنّ ذل مسلّم فیما إذا کان مؤثراً

تاماً لا مجرد المدخلیة فإنّ التأخر ف مثل هذا مما لا مانع منه»).

به بیان دیر؛ مفرماید ی وقت است که مخواهیم چیزی را علّت تامه قرار بدهیم که در این صورت، نمشود مؤثر از معلول
باشد، اما اگر ی چیزی مخواهد در سلسله علل دخالت داشته باشد، این مانع ندارد مانند اینه مگوئیم ی از علل ملیت،
دخالت چیزی که ی ندارد که ی خواهد بیاید. بنابراین، مانعر از علل نیز، آن اجازهای است که بعداً مدی عقد است و ی

مائ دارد، مؤخر واقع شود.

بله؛ آنچه محال است چیزی است که بخواهد دخالت تمام و علّت تامه برای معلول باشد، در این صورت، نمتواند مؤثر برای
معلول باشد. بعد مفرماید اینه ما مگوئیم این «ادل دلیل عل امانٍ وقوعه و اما ف الشرعیات ففوق حدّ الاحصاء»؛ در

شرعیات فوق حد احصاء است. مثلا نماز مخوانیم اگر نماز ما بخواهد صحیح باشد، باید دو تا سجدهی سهو انجام بدهیم.

،«وجود الاجازه بعد ذل عل یتحقق حین العقد مع أنّه موقوف العقلیات فلأن من المعلوم أن وصف التعقب مثلا و اما ف»
مفرمایند اگر ی عقدی بعدش بخواهد اجازه بیاید، این صفت تعقّب، از چه زمان مآید؟ از چه زمان مگوئیم این عقد

«متعقّب للإجازة»؟ از حین العقد، ولو هنوز اجازه نیامده، اما وصف تعقّب (یا آن تعبیر به «لحوق» که دیروز مطرح کردیم)، از
حین عقد است. در ادامه مفرماید اینه این عقد، «متعقّب للإجازة» است و وصف تعقّب دارد، این اصلا نیاز به اعتبار ندارد،

اگر معتبر و اعتبارکنندهای هم در عالم نباشد این تعقب وجود دارد.[6]

مثال دیر (مثالِ استاد) آنه؛ اگر بعد از این درس، ی درس دیری محقق شود، از همین اولین لحظات که این درس شروع شد
مگوئیم «هذا المجلس متعقّب للدرس الآخر». حال آیا لازم است من این وصف تعقب را اعتبار کنم؟ نه، چه اعتبار بنم و چه

اعتبار ننم، این وصف تحقق دارد.

مفرماید «کذا اللام در وصف اولیت» (در نسخههای حاشیه سید که ما داریم نوشته اُولویت، این غلط است! وصف اولویت
یعن وصف تقدم) یعن اگر امروز، «اول یوم من رمضان» است، اگر بخواهد متصف باشد به اینه «هذا اول»، این مشروط به



وجود الیوم الثان است یا اینه «الجزء الاول من الصلاة متصف بأنه صلاة إذا وجد ف علم اله بقیة الاجزاء».

بوصفٍ فعل ءه من اتصاف شما شاءال فرماید «إلزند و در پایان مبنابراین، اینها مثالهای زیادی است که مرحوم سید م
مع اناطته بوجود المستقبل»؛ فراوان داریم که ی شیئ، ی وصف فعل دارد در حال که مشروط، به ی وجود مستقبل

است.[7] اشال پنجم مرحوم سید در جلسه بعد مورد بحث قرار خواهد گرفت.[8]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و كأنه لمح إل بعض ما ذكرناه من استدل عليه بأن السبب الناقل للملك هو العقد المشروط بشرائط، و كلها كانت
حاصلة إلا رضا المالك بذلك فإذا حصل الشرط الذي به ظهر جامعية العقد لها عمل السبب التام عمله، لعموم الأمر بالوفاء

ون الوفاء بالعقد، بل هو مع الأمر الآخر، ضرورة كون المراد منه ما ذكرناه فأمر آخر لزم أن لا ي بالعقود فلو توقف العقد عل
ف ه حسب شرائط العلة التامة الت شف و وجه كونه شرطا مع ذلك، لا أن المراد به شرط يتوقف تأثير العقد عليه، علوجه ال
توقف التأثير عليها كالجزء، بل ليست العلة التامة إلا حصول المقتض و الشرائط و ارتفاع الموانع، فمت حصلت حصل المعلول

و لا يتأخر عنها كما ه لا تتأخر عنه، بل لا يتصور الشف ف شرائطها بالمعن المزبور، و قد عرفت الفرق بينها و بين ما نحن
فيه من العلل الشرعية الت لا غرابة ف تأخر الشرائط فيها ف عبادة و لا معاملة لن عل الوجه المزبور، بل يمن كونه مثلها بناء

سببه نحو غسل يوم الجمعة ف شبه تقدم المسبب عل أن الشرط أن يحصل الرضا لا حصوله فعلا، كما لا غرابة ف عل
الخميس، فضلا عن ذلك، و من هنا ظهر لك بطلان الاعتراض ف الاستدلال المزبور بأن الشرط ما يتوقف عليه تأثير المؤثر، و إن

لم ين جزء سبب، و الفرق بينهما غير واضح.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج22، ص287.

[2] ـ «و دعوى أنّ ذلك من المحال العقل و تثير الأمثلة لا يوجب وقوعه مدفوعة.» حاشية الماسب (لليزدي)، ج1، ص150‐
.149

[3] ـ «أولا بأنّ الوجه ف الاستحالة ليس إ كونه معدوما و لا يمن تأثير المعدوم ف الموجود و هذا يستلزم عدم جواز تقدّم
الشرط أيضا عل المشروط لأنّه حال وجود المشروط معدوم و كذا تقدّم المقتض و أجزائه و لازم هذا التزام أنّ المؤثر ف النقل

التاء من قوله قبلت و أنّ الأجزاء السابقة ليست بمؤثّرة أو أنّها معدّات.» حاشية الماسب (لليزدي)، ج1، ص150.

ان دعوى أنّ المؤثّر إنّما هو الوجود الدّهري للإجازة و هو متحقّق حال العقد و إنّما تأخّره ف[4] ـ «و أنّها معدّات و ثانيا بإم
سلسلة الزمان.» همان.

[5] ـ «و ثالثا نقول إنّ الممتنع إنّما هو تأثير المعدوم الصرف لا ما يوجد و لو بعد ذلك.» همان.

ة فإنّ التأخّر فد المدخليا لا مجرما إذا كان مؤثرا تام فرض تسليم الامتناع مطلقا نقول إنّ ذلك مسلّم ف [6] ـ «و رابعا عل
مثل هذا مما لا مانع منه و أدل الدّليل عل إمانه وقوعه أما ف الشرعيات ففوق حد الإحصاء و أما ف العقليات فلأنّ من المعلوم

أنّ وصف التعقّب مثلا متحقق حين العقد مع أنّه موقوف عل وجود الإجازة بعد ذلك فإن كانت ف علم اله موجودة ف ما بعد
فهو متّصف الآن بهذا الوصف و إ فلا لا يقال إنّه من الأمور الاعتبارية لأنّا نقول لو لم ين هناك معتبر أيضا يون هذا الوصف

متحققا و كذا اللام ف وصف الأولوية و التقدّم.» همان.

[7] ـ «مثلا يوم أول الشهر متّصف الآن بأنّه أول مع أنّه مشروط بوجود اليوم الثان بعد ذلك و متّصف بالتقدّم فعلا مع أنّه
مشروط بمجء التأخّر و هذا الجزء الأول من الصلاة متّصف بأنّه صلاة إذا وجد ف علم اله بقية الأجزاء و كذا لو اشتغل

إل ل الفجر صوم لو بقذا إمساك أوة الأجزاء و هببقي ل الشروع يقال إنّه مشتغل بالتصوير بشرط أن يأتبتصوير صورة من أو
الآخر و كذا لو هيأ غذاء للضيف يقال إنّه فيه مصلحة و ليس بلغو إذا جاء الضيف بعد ذلك و إ فهو من الأول متّصف بأنّه لغو و



كذا لو حفر بئرا ليصل إل الماء فإنّه متّصف من الأول بعدم اللغوية إن وصل إليه و إ فباللغوية و هذا إل ما شاء اله من
اتّصاف شء بوصف فعل مع إناطته بوجود مستقبل. بل أقول لا مانع من أن يدّع مدّع أنّ النقوش الفلية و الأوضاع السماوية

و الأرضية كما أنّ كل سابق معدّ لوجود اللاحق كذلك كل لاحق له مدخلية ف وجود السابق بل يمن أن يقال إنّ جميع أجزاء
العالم مرتبطة بمعن أنّه لو لا هذا لم يوجد ذاك و بالعس فلو لم يوجد الغد لم يوجد اليوم و هذا فجميع العالم موجود واحد

تدريج و لا يمن إيجاد بعضه دون بعض و الإنصاف أنّه لا ساد لهذا الاحتمال و لا دليل عل بطلان هذا المقال.» همان.

[8] ـ «و خامسا لو سلّمنا الامتناع حتّ ف هذا القسم من المدخلية نقول لا مانع منه ف الشّرعيات فإنّها من الأمور الاعتبارية و
يمن اعتبار وجود متأخّر ف أمر متقدّم شرطا أو مانعا كما عرفت و هو مشاهد ف الأحام العرفية.» همان.


