
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۰۸ بهمن ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 65 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در جلسه گذشته، بیان شد که از اقوال فقها، نمتوان به دست آورد که مشهور، قائل به کاشفیتاند! و اگر در برخ از کتب
فقه، این قول به مشهور نسبت داده مشود، درست نیست. فقیهان که قائل به نقلاند، کم نیستند. بنابراین، بهتر این است که
بوئیم اشهر یا اکثر قائل به کاشفیتاند. در ادامه به بررس ادلهی قائلین به کشف مپردازیم. مرحوم شیخ انصاری، سه دلیل

برای کاشفیت ذکر کرده و مورد بحث قرار دادند؛

دلیل نخست شیخ انصاری بر قول به کشف

مرحوم شیخ، در توضیح این دلیل م‌فرماید محقق ثان در «جامع المقاصد»[1] و شهید در «روضه»[2] این دلیل را بیان کردند
که ایشان دو تقریر از دلیل اول بیان مکند؛ تقریر نخست: ایشان این تقریر را در دو مقدمه بیان مکند؛ مقدمه اول: مفرماید

»، این «اوفوا» وجوب وفاست، به چه چیز وفا «العقد سبب تام للمل، لعموم أوفوا بالعقود»؛ ما وقت مگوئیم «اوفُوا بِالْعقُودِ
واجب است؟ به عقد. پس تمام موضوع وجوب وفا، عقد است و چیز دیری نیست.

مقدمه دوم: در فضول عقد چه زمان تمام مشود؟ «یعلم تمامیة العقد ف الفضول بالاجازه»؛ کار اجازه این است که ما علم
پیدا کنیم که آن عقد قبل تمام است و وقت علم پیدا کردیم، باید ترتیب اثر را بر همان عقد بدهیم یعن با اجازه علم پیدا مکنیم
که آن عقد تمام الاثر است. به همین دلیل، اثر باید بر خود عقد و از حین عقد مترتب شود و اگر بوییم اثر بر عقد بعلاوهی این

اجازه از حین اجازه مترتب شود، خلف فرض لازم مآید یعن لازمهاش این است که بوئیم وفا به عقد، بعلاوهی اجازه لازم
است در حال که ظاهر آیه شریفه این است که تمام الموضوع برای وجوب وفا، فقط عقد است.

خلاصه تقریر اول آنه این تقریر، دو مقدمه دارد؛ مقدمهی اول این است که ما باشیم و آیه شریفه، تمام الموضوع برای وجوب
وفا عقد است. مقدمهی دوم آنه ما بعد از اجازه، علم پیدا مکنیم که در فضول، عقد، تمام الموضوع است. آیه هم که مگوید

بر عقد باید اثر مترتب باشد. بنابراین، اگر قائل به کاشفیت شدیم، این اثر بر خود عقد مترتب مشود، اما اگر قائل به کاشفیت
نشویم و قائل به ناقلیت شویم، اثر بر خود عقد مترتب نیست، بله بر عقد مع الإجازة مترتب مشود و «هذا خلف الفرض».[3]

تقریر دوم: آن است که مگوئیم این عقد، تمام شرایط (از جمله اختیار، عقل و ...) را دارد و تنها چیزی که ندارد، رضایت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


مال است. بعد که این رضایت مال آمد «فإذا حصل بالإجازة» یعن «فإذا حصل الرضا بالإجازة، عمل السبب عمله».

فرق دو تقریر در این است که در تقریر نخست در مقدمهی اول، محور، آیهی شریفه است یعن اساس تقریر اول، بر محور آیه
مچرخد (آیه مفرماید «اوفُوا بِالْعقُودِ» و در «اوفُوا بِالْعقُودِ»، تمام الموضوع و تمام المتعلق، عقد است، اجازه که مآید ما

علم به این تمامیت پیدا مکنیم و اگر بخواهیم بوئیم اجازه ناقله است، لازمهاش این است که تمام الموضوع عقد نباشد که
خلاف ظاهر آیهی شریفه است)، اما در تقریر دوم، به هیچوجه توجه به آیه نداریم، بله مگوئیم عقد فضول، «جامع لجمیع

الشرایط إلا الرضا». بعد که رضا مآید «عمل السبب عمله»؛ سبب، تأثیر خودش را مگذارد.[4]

اشال مرحوم شیخ انصاری بر دلیل نخست

اشال بر تقریر نخست: مرحوم شیخ انصاری در اشال بر این دلیل، مفرماید اینه در مقدمهی اول گفتید عقد سبب تام و
علّت تام است، را ما نیز قبول داریم، اما مقدمه دوم (که گفتید ما با اجازه مفهمیم که آن عقد سبب تام است) را قبول نداریم و

«بالإجازه لا یعلم تمام ذل السبب»؛ زیرا «إذ الإجازة لا تشف عن مقارنة الرضا»؛ اجازه که کشف از مقارنت رضا نمکند،
بله؛ اگر این اجازه، کشف از این مکرد که رضا، مقارن بود، مگفتیم پس آن عقد، در حین عقد سببیت تام دارد، اما اجازه

کاشفیت از مقارنت رضا ندارد. «غایة الأمر أنّ اللازم صحة عقد الفضول»؛ نهایت چیزی که متوان گفت آن است که ما اگر
گفتیم عقد فضول صحیح است، این رضای متأخر قائم مقام رضای مقارن مشود، اما به این معنا نیست که رضای مقارن هم

در حین عقد بوده است.

بنابراین، مرحوم شیخ در اشال بر مقدمه دوم، نتیجه مگیرد که این اجازه دخیل در تمامیت سبب است و اگر گفتیم این اجازه،
کشف از رضای مقارن مکند، آن رضای مقارن خودش در تمامیت سبب دخالت داشت، اما حال که مگوئیم این اجازه،

کشف از رضای مقارن ندارد، نتیجه این است که پس خود اجازه، دخالت در تمامیت سبب دارد.

،«آسان گرفتید و رد شدید. در مقدمهی دوم گفتید «بالإجازه یعلم أنّ العقد تام ه؛ شما مقدمهی دوم را خیلال آنخلاصه اش
اما این سخن در صورت صحیح است که اجازه، کاشف از رضای مقارن باشد و حال آنه، اجازه کاشف از رضای مقارن

نیست اگرچه قائم مقام او مشود در صحت فضول، اما کاشف از او نیست و وقت کاشف از او نیست، تا کنون که رضایت
نبوده، پس تا الآن عقد تمام نیست، الآن که رضایت آمد، از حال به بعد عقد تمام مشود.[5]

اشال بر تقریر دوم: بیان شد که در تقریر دوم، کاری به آیه نداریم، بله مستدل مگوید «العقد الفضول جامع لجمیع الشرایط
الکند. همان اشاین آمد، سبب، عمل خودش را م إلا الرضا فإذا حصل الرضا عمل السبب عمله»؛ رضا، شرط است، وقت
،ه رضایت مالاعتراف دارید به این فرماید شما وقتشود. ایشان مکه در مقدمه دوم در تقریر اول کردیم اینجا نیز وارد م
ه این شرط بیاید، سبب، عمل خودش را کرده است؛ زیرا سبب زمانتوان گفت قبل از اینر نماز جملهی شروط است، دی
عمل خودش را مکند که شرط بیاید، قبل از اینه این شرط بیاید بوئیم کشف از این مکند که سبب، عمل خودش را کرده،

این معنا ندارد.[6]

نته: در بحث استصحاب تعلیق در اصول، بحث خلط میان توین و تشریع، مفصل بیان شد. ی از جاهای عمده این بحث،
همین بحث کاشفیت و ناقلیت است. مرحوم شیخ اسباب شرعیه را کالاسباب العقلیه مداند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1


نتهای درباره وفات حضرت معصومه(سلام اله علیها)

قبلا راجع به ولادت و وفات حضرت معصومه(سلام اله علیها) صحبت کردیم و این نته را تیه کردم که بالأخره همهی این
برکات حوزه علمیه و آثار و این فقاهت و این تفسیر و هر چه که هست، از برکات صاحب این قبر مطهر و شریف است، لذا

باید این احترام باشد، ی روز را در سال به عنوان ولادت و ی روز به عنوان وفات در نظر گرفته شود. مرحوم والد ما(قدس
سره) نسبت به این امر خیل تیه داشتند، ولو نتوانیم از جهت تاریخ زمان را درست تنظیم و تطبیق کنیم، ول بالأخره این کار

باید انجام شود، که سالهاست انجام مدهند و بازار قم در روز وفات بسته است، از وقت مسئله ولادت و وفات حضرت
معصومه(سلام اله علیها) مورد توجه قرار گرفت و رسمیت پیدا کرد، توجه زیادی از قلوب مردم را به این قبر و به قم جلب

کرده و این آثار و برکات خوب دارد ان شاء اله.

ته اخلاقن

روایت در کتاب «وسائل الشیعه»، کتاب الجهاد، ابواب «جهاد النفس و ما یناسبه» باب ششم است (که باید توجه داشت که
عناوین ابواب در کتاب وسائل، فتوای صاحب وسائل است) «باب استحباب التخلّق بمارم الاخلاق و ذکر جملة منها». عنوان

باب عبارت است از اینه ی از مستحبات این است که انسان خودش را به مرمتهای اخلاق متخلّق کند.

حدیث اول «عبداله بن بیر» از امام صادق(علیه السلام) نقل مکند «قال(علیه السلام) إنّا لنحب من کان عاقلا فهماً فقیهاً
حلیماً مداریاً صبوراً صدوقاً وفیا»[7]؛ حضرت فرمود آدم که این اوصاف در او جمع است یعن آدم است عاقل، فَهِم، فقیه

(که فقیه یعن کس که فهم دقیق دارد)، حلیم (یعن حلم دارد)، مداریاً (یعن مدارات با مردم مکند و در عمل بر مردم
سختگیری نمکند، بر خانوادهاش سختگیری نمکند، بر دوستانش سختگیری نمکند)، صبور، صدوق، و اهل وفاء، ما

چنین آدم که دارای این اوصاف است را دوست داریم.

 بعد فرمود: «إن اله عزوجل خص الانبیاء بمارم الاخلاق»؛ خدای تبارک و تعال انبیاء خودش را تخصیص داد و انبیاء خودش
را ی ویژگای که به ایشان داده این است که ایشان را مزین به مارم الاخلاق فرمود یعن تمام انبیاء، این مارم اخلاق را

دارند. «فمن کانت فیه فلیحمد اله عل ذل»؛ هر کس که این مارم اخلاق در او هست، خدا را حمد کند و شر کند «و لم
ین فیه فلیتضرع إل اله عزوجل و لیسأله إیاها»؛ کس که ندارد، تضرع کند و از خدا مسئلت کند.

ببینید چقدر مسئله عجیب است که حضرت مفرماید چه چیز از خدا بخواهید، چه چیز تضرع کنید، سر به سجده بذارید،
نوئید خدایا به من مال بده، مقام بده، اعتبار بده، اینها را نخواهید. نمگویم آنها را نف مکند! آنچه در انسان در درجهی اول
باید از خدا بخواهد اینهاست. گاه اوقات مگوئیم «ربِ زِدن علْماً»[8]؛ خدا به ما علم بده، «زدن ف العقل و العمل کذا...»،

دعا ممن است در این موارد داشته باشیم، ول تضرع نداریم، ملتمسانه، عاجزانه، این خیل نتهی مهم است یعن انسان باید
این گونه امور را، با حالت تضرع و با حالت ملتمسانه و ذلیلانه و عاجزانه از خدا بخواهد. انسان نسبت به این مسئله، خیل به
خدای تبارک و تعال اصرار کند، شما ببینید گاه اوقات، انسان ی بیماری پیدا مکند، چقدر تضرع مکند در درگاه خدا،

اما تا حالا شده ی قطرهای اش بریزیم بوئیم خدایا عقل ما را زیاد کن؟! (خودم را عرض مکنم)

سائل سؤال کرد «جعلت فداک ما هن»؛ این مارم اخلاق (که خدا این ویژگها را به انبیاء داده و در هر پیامبری این مارم
اخلاق بوده و شما مفرمائید ما هم متضرعانه از خدا بخواهیم)، چیست؟ فرمود «هن الورع»، انسان ورع داشته باشد یعن در

درونش ی نیروی باشد که واقعاً جلوی گناه را مانع شود، غیبت نند، تهمت نزند، مسخره نند، اهانت نند، بدگوئ نند،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20%20&a=114


فحش ندهد، ناسزا نوید. ی کنترل کنندهی قوی در درون انسان به وجود بیاید، ورع و تقوا داشته باشد. (حال بوئیم ورع بالاتر
از تقواست یا همان تقواست؛ چون ورع را معمولا نسبت به محرمات و خودداری از محرمات استعمال مشود، حالا تقوا اعم

است، در واجبات انسان واجبات را انجام بدهد، «الورع عن محارم اله»؛ آنچه که حرام است).

[9]. در انسان واقعاً ی«بما رزقتن قنعن که حین طواف وارد شده این است که «رب القناعة»؛ قانع باشد، از دعاهای»
آرامش باشد و به آن مقداری که خدا روزی کرده راض باشد. «و الصبر» صبور باشد؛ صبر بر بلا و مصیبت، صبر در مقابل

شهوات، «و الشر»؛ شاکر باشیم، «و الحلم و الحیا»؛ حلیم باشیم، زود تصمیم نادرست و عجولانه نیریم. انسان حیا داشته
باشد که هر کدام از این عناوین خودش خیل بحث دارد. «و السخاء»؛ سخ باشد «و الشجاعة و الغیرة»؛ غیرت و جوانمردی

داشته باشد، نسبت به دفاع از خودش، ناموس و کشورش اهتمام داشته باشد نوید به من چه! ی مسلمان آن طرف دنیا کشته
مشود بوید به من چه ارتباط دارد؟! این خودش از علائم بغیرت است. غیرت آن است که انسان، همان اندازهای که برای
دفاع از خودش و ناموسش حساس است، نسبت به ی مسلمان هم که در آن گوشهی دنیا به او ظلم مشود، رنج مبرد، «و

البر»؛ نی کردن به دیران، «و صدق الحدیث» راستوی، «و اداء الأمانة».

ورع، قناعت، صبر، شر، حلم، حیا، سخاوت، شجاعت، غیرت، بر، صدق الحدیث و اداء الامانه. این دوازده مورد را مفرماید
مارم اخلاق است و حضرت مفرماید از خدا بخواهید که اینها را در شما جمع کند (جمعش هم خیل مهم است. ممن است

صدق الحدیث ندارد، صدق الحدیث دارد، ول دارد، ول کند، برنم ران نیندارد و به دی بر غیرت دارد، ول آدم ی
قناعت ندارد!)

در روایت داریم اگر اینگونه امور مهمه را که از خدا بخواهید، امور دیر را هم خدا عنایت مکند، شاید در روایات است یا
بالأخره بزرگان این را فرمودند. گاه انسان مگوید در قنوت، خدا چه بویم نسبت به خدای تبارک و تعال؟ خدا را حمد کنم؟

«لا اله ا اله هو الْح الْقَیوم، هو الْعليم و ...» این اسماء خدا، گاه که تمام مشود مگوید من چیزی برای خودم از خدا
نخواستم و فقط خدا را ستایش کردم. در روایات دارد آن انسان که مشغول ستایش خدا و تحمید خدا و تسبیح خدا مشود، اگر

از حاجات خودش هم غافل شود، خدا آن حاجات را نیز به او مدهد.

مخواهیم بوییم به همان ملاک قطع (که در این روایات اخلاق هم، گاه اوقات باید آن روشهای اجتهادی و استنباط را
بیاوریم)، اگر انسان سراغ مارم اخلاق برود مارم اخلاق یعن آنچه که انسان را در پیش خدای تبارک و تعال بزرگ نشان

مدهد مانند صبر، قناعت، ورع، این انسان را بلند مرتبه مکند، اگر انسان اینها را بخواهد تحصیل کند، خدا حاجات هم که این
آدم دارد را مدهد. پس واقعاً اگر موفق شدید به نماز و نماز شب، در سجده و در قنوت متضرعانه اینها را بخواهید. ی از

سؤالات که برایم بود این بود که در این موارد علم نیست. خیل عجیب است که در مارم اخلاق علم نیست. آیا بوئیم حصر
در این روایات حصر اضاف است؟ (یعن ممن است مرمتهای اخلاق دیری هم باشد) یا اینه بوئیم ممن است در اینها

ی خصوصیات وجود دارد که در علم با نورانیتش و تمام ویژگهای که دارد و با تمام ثوابهای که دارد، این ویژگ که در اینها
وجود دارد در علم نیست، شاید هم همینگونه باشد که روی این ی دقّت بیشتری بفرمائید.

خداوند این مارم اخلاق را در همهی ما قرار بدهد ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ جامع المقاصد 4: 74 75.

[2] ـ الروضة البهية 3: 229، و حاه عنهما السيد المجاهد ف المناهل: 290.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=12%20&a=83
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2%20&a=255
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=37&a=35


[3] ـ «و استدل عليه كما عن جامع المقاصد و الروضة بأنّ العقد سبب تام ف الملك؛ لعموم قوله تعال اوفُوا بِالْعقُودِ، و تمامه
ف الفضول إنّما يعلم بالإجازة، فإذا أجاز تبين كونه تاماً يوجب ترتّب الملك عليه، و إ لزم أن لا يون الوفاء بالعقد خاصة، بل به
مع شء آخر. و بأنّ الإجازة متعلّقة بالعقد، فه رضا بمضمونه، و ليس إ نقل العوضين من حينه. و عن فخر الدين ف الإيضاح:

الاحتجاج لهم بأنّها لو لم تن كاشفة لزم تأثير المعدوم ف الموجود؛ لأنّ العقد حالها عدم، انته.» كتاب الماسب (للشيخ
الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص400‐399.

[4] ـ «و منه يظهر فساد تقرير الدليل بأنّ العقد الواقع جامع لجميع الشروط، و كلّها حاصلة إ رضا المالك، فإذا حصل
بالإجازة عمل السبب عمله.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص401‐400.

ة للنقل إذا صدر عن رضا المالك، فهو مسلّم، إون العقد سبباً تاماً كونه علّة تامريد بل: أنّه إن االوجه الأو [5] ـ «و يرد عل
أنّ بالإجازة لا يعلم تمام ذلك السبب، و لا يتبين كونه تاماً؛ إذ الإجازة لا تشف عن مقارنة الرضا، غاية الأمر: أنّ لازم صحة عقد
الفضول كونها قائمة مقام الرضا المقارن، فيون لها مدخل ف تمامية السبب كالرضا المقارن، فلا معن لحصول الأثر قبلها.»

كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص400.

[6] ـ «فإنّه إذا اعترف أنّ رضا المالك من جملة الشروط، فيف يون كاشفاً عن وجود المشروط قبله؟ و دعوى: أنّ الشروط
الشرعية ليست كالعقلية، بل ه بحسب ما يقتضيه جعل الشارع، فقد يجعل الشارع ما يشبه تقديم المسبب عل السبب كغسل

الجمعة يوم الخميس و إعطاء الفطرة قبل وقته فضً عن تقدّم المشروط عل الشرط كغسل الفجر بعد الفجر للمستحاضة
الصائمة، و كغسل العشاءين لصوم اليوم الماض عل القول به ‐ مدفوعة: بأنّه لا فرق فيما فرض شرطاً أو سبباً بين الشرع و
غيره، و تثير الأمثلة لا يوجب وقوع المحال العقل، فه كدعوى أنّ التناقض الشرع بين الشيئين لا يمنع عن اجتماعهما؛ لأنّ

النقيض الشرع غير العقل. فجميع ما ورد مما يوهم ذلك لا بدّ فيه من التزام أنّ المتأخّر ليس سبباً أو شرطاً، بل السبب و
الشرط: الأمر المنتزع من ذلك، لن ذلك لا يمن ف ما نحن فيه، بأن يقال: إنّ الشرط تعقّب الإجازة و لحوقها بالعقد، و هذا أمر

زمانه عل ون مراده بالشرط ما يتوقّف تأثير السبب المتقدّم فأن ي تقدير الإجازة؛ لمخالفته الأدلّة، اللّهم إ مقارن للعقد عل
الرضا؛ لأنّ المستفاد من العقل و النقل اعتبار رضا المالك ف إطلاق الشرط عليه، غير صادق عل لحوقه، و هذا مع أنّه لا يستحق

انتقال ماله، و أنّه لا يحل لغيره بدون طيب النفس، و أنّه لا ينفع لحوقه ف حل تصرف الغير و انقطاع سلطنة المالك.» كتاب
الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص 402‐401.

نع ماشدٍ الْهمحم نفَرِ بعج نع حالص نرِ بب ندٍ عخَال ندِ بمحم ندَ بمحا نابِنَا عحصا نم دَّةع نع قُوبعي ندُ بمح[7] ـ «م
ًاقانَ عك نم بنَّا لَنُحا :(ع) قَالهدِ البع ِبا نرٍ عيب نب هدِ البع نع يلاعمسا نم تُهعمقَدْ س ظُنُّنا و رب ادٍ قَالبع نب يلاعمسا
َلع هدِ المحفَلْي يهف انَتك نقِ‐ فَمَْخا ارِمبِم اءنْبِيا خَص لج و زع هنَّ الاً‐ ايفدُوقاً ووراً صبدَارِياً صيماً مليهاً‐ حفَهِماً فَق
ةُ والْقَنَاع عُ ورالْو نه قَال ‐نا هم دَاكَ وف لْتعج :قُلْت ا قَالاهيا لْهاسلْي و ‐لج و زع هال َلعْ ارتَضفَلْي يهف نَت لَم نم كَ‐ وذَل

الصبر و الشُّر‐ و الْحلْم و الْحياء و السخَاء‐ و الشَّجاعةُ و الْغَيرةُ و الْبِر‐ و صدْق الْحدِيثِ و اداء امانَة.» وسائل الشيعة،
ج15، ص198، ح20267.

[8] ـ سوره طه، آیه114.

[9] ـ «و تَقُول اللهم قَنّعن بِما رزَقْتَن‐ و بارِكْ ل فيما آتَيتَن.» وسائل الشيعة، ج13، ص348‐347، ح17917.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5%20&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=114

