
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۰۷ بهمن ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب: اصل مثبت
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

بحث در این است که آیا مثبتات اصول عملیه حجیت دارد یا خیر؟ عرض کردیم تنظیم بحث باید به این نحو باشد که یا ما از راه
ملاک فرق بین اماره و اصل وارد شویم و از آن راه به نتیجه برسیم که بیان کردیم نه تنها فرقهای که ذکر شده درست نیست

بله اصلا تقسیم دلیل به اماره و اصل محل مناقشه است، بنابراین باید راه دوم را ط کنیم.

راه دوم یعن کاری نداشته باشیم که این استصحاب عنوان اماره را دارد یا عنوان اصل را؟ و کاری به این نداشته باشیم که چه
اسم برای بینه منطبق است. بوئیم آیا اگر بینه بر حیات زید قائم شد دو نفر شهادت دادند به اینه زید حیات دارد، آیا این بینه

آن اثر شرع مع الواسطه برایش مترتب هست؟ یعن بوئیم اثر عادی حیات زید نبات لحیه است و نبات لحیه موضوع برای
استحباب خضاب است. اگر بینه بر حیات زید قائم شد، بیائیم این اثر شرع مع الواسطه را مترتب کنیم اما اگر استصحاب
کردیم حیات زید را، بوئیم این اثر شرع مع الواسطه بر این حیات استصحاب مترتب نباشد. به نظر مرسد همین مثال را

محور قرار بدهیم تا ان شاء اله به نتیجه برسیم. اصلا کاری نداریم که به بینه اماره مگویند یا خیر، اینه فرق بین اماره و اصل
چیست، آن را در راه اول گفتیم و نتیجهاش را عرض کردیم.

ه آنچه در کفایه آمده روحش همان است اما در کفایه خیلکنیم ولو ایناینجا کلام مرحوم آخوند در حاشیه رسائل را ذکر م
خلاصهتر ذکر شده است. در حاشیه رسائل نات دیری هم وجود دارد لذا ما همان کلام حاشیه رسائل را ذکر مکنیم، البته

بعد عبارت کفایه را هم خواهیم خواند.

کلام مرحوم آخوند در حاشیه رسائل

مرحوم آخوند در حاشیه رسائل صفحه 351 (از چاپ که ما داریم) مفرمایند اول ما من حیث الامان مسئله را بحث کنیم.
البته به این بیان ما ندارند ول مقصودشان همین است. مفرمایند من حیث الامان همان طوری که در باب امارات ما
متوانیم اثر شرع مع الواسطه را مترتب بر ی اماره کنیم در اصول عملیه هم همینطور است، امان اینه شارع بیاید

مستصحب را تنزیل کند و بوید در فرض ش حم به بقاء کن متعبد به بقاء بشو، شارع متواند تنزیلش همانطوری که به
لحاظ اثر بلا واسطه است از اول بوید من این مستصحب را نازل منزلهی موجود مدانیم مطلقا به لحاظ جمیع الآثار حت اثر
مع الواسطه، امان این مسئله وجود دارد که شارع چنین راه را ط کرده باشد و چنین قصدی در اصول عملیه داشته باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


سپس مفرمایند شاهدش همین تنزیل در امارات است. بالأخره چطور شارع در امارات اثر شرع مع الواسطه را اراده مکند
به وسیلهی این تعبدی که اعمال مکند، اماره را حجت قرار مدهد مگوید این دلیل ظنّ را به منزلة العلم بدان، ولو باز تعبیر
منزلة العلم هم در کلام آخوند اینجا نیامده، تنزیل که در امارات مکند یعن اماره را حجت قرار مدهد، تعبیر دقیق این است.

چطور شارع آنجا اثر مع الواسطه را متواند لحاظ کند در اصول عملیه هم متواند این کار را بند، امان این مسئله که اثر مع
به لحاظ آن اثری که با واسطهی عادی یا عقل ّدهم حتت قرار موید من این را حجالواسطه را هم معتبر کند و لحاظ کند، ب

است، مانع ندارد.

مفرمایند آنچه فقط در باب تنزیل غیر ممن است شارع بوید من مخواهم این را حجت قرار بدهم ولو هیچ اثر شرع نداشته
باشد این غیر ممن است، شارع بما أنه شارعٌ بوید من مخواهم این را حجت قرار بدهم اثر شرع ندارد، نه بلا واسطه و نه

مع الواسطه این ممن نیست و لغو است. اما غیر از این مورد که لغو هست در بقیهی موارد امان این مسئله وجود دارد.

اینجا ی إن قلت و قلت را مرحوم آخوند مطرح مکنند که گویا مستشل مخواهد بوید ی فرق ثبوت بین امارات و اصول
وجود دارد. آن فرق ثبوت این است که اماره همان طوری که حاک از مؤدا است، بینه همانطوری که از حیات زید حایت

مکند، حایت از آن واسطه هم مکند؛ یعن حایت از نبات لحیه هم مکند. در ذات اماره و در کمون اماره، همانطوری که
اماره (مثل بینه یا خبر واحد) حایت از مؤدا دارد حایت از واسطه هم دارد، در نتیجه اگر خود مؤدا ی اثر شرع دارد بار
مشود چون اماره خودش حایت از واسطه دارد اثر شرع واسطه هم بر آن باید بار شود، به خلاف اصول عملیه، به خلاف

استصحاب. استصحاب دیر حایت از واسطه ندارد.

آخوند در جواب مفرماید نعم، اما این فرق در ما نحن فیه لیس بفارقٍ. یعن اصل اینه ی چنین فرق بین اماره و اصل وجود
دارد، اصلش را مرحوم آخوند قبول مکند، ول م فرمایند: این فارق نیست. مجرد حایت در ما نحن فیه به درد نمخورد.

آنچه در ما نحن فیه به درد مخورد این است که متعلق تنزیل شارع چیست؟ آیا شارع علاوه بر مؤدای اماره در واسطه هم
تنزیل اعمال کرده یا نه؟ ما نیاز به این داریم که بوئیم شارع هم مؤدا را تنزیل مکند نازل منزلهی علم، هم تنزیل مکند واسطه

را، و شما باید این را اثبات کنید مجرد حایت مفرمایند این کفایت نمکند. یا شارع بیاید همین تنزیل مؤدا را موجب تنزیل
برای واسطه قرار بدهد.

آخوند مفرماید خود اینه این مؤدا حاک از واسطه است کاف نیست، ما دنبال چ هستیم؟ این تعابیری است که من در
توضیح کلام آخوند عرض مکنم: دنبال این هستیم ببینیم آیا شارع در باب اصول یا در باب امارات متعلق کارش و آنچه گفته ما

متعبد به او شویم چیست؟ آیا ما را متعبد کرده فقط به مؤدا؟ اگر ما را به مؤدا متعبد کرده در همین دایره باید توقف کنیم، آیا
متعلق تنزیل فقط مؤدا است؟ در همین دایره باید توقف کنیم یا نه، متعلق تنزیل آن واسطه هم هست. در ادامه نتهای هم که دارند

وقت توهم کند که اصلا نیاید ی کس فرمایند: تنزیل این واسطه لا یعقل إلا بعد از تنزیل ذی الواسطه یعناین است که م
شارع ممن است از اول بیاید در واسطه تنزیل را قائل شود و اعمال تعبد کند، لذا این جواب مستشل را با این بیان ذکر

مکنند.

تا اینجا آخوند فرمود از حیث ثبوت و امان فرق بین اماره و اصل نیست، همانطوری که در اماره شارع متواند به لحاظ اثر
مع الواسطه تنزیل را انجام بدهد، در اصل هم متواند، امانش وجود دارد. بعد به تحقیق در مسئله شروع مکنند.

در اینجا قبل از اینه تحقیق را بویند، مفرمایند ما باشیم و عموم «لا تنقض الیقین» یا اطلاق؛ مگوید «لا تنقض الیقین» این
اطلاقش مگوید متیقّن شما هر اثر شرع که بر خودش بار شود ولو مع الواسطه، مفرمایند این عموم را ما قبول داریم. در
مقام اثبات این عموم یعن لا تنقض الیقین، اگر شما یقین به ی چیزی پیدا کردید و آن چیز (یعن متیقّن) ی اثری برای آن



وئیم این متیقن یب شود اگر اثر برای خود متیقّن باشد، یعنفرمایند این مسلّم شاملش ممتیقّن است ولو مع الواسطه، م
واسطهای مخورد به سبب این واسطه ی اثری برای متیقن بار مشود. اما مفرمایند بین این مطلب و این مطلب که بوئیم

ی اثر برای واسطه است و کاری به متیقن ندارد، منته این واسطه خودش لازم عادی متیقّن است فرق وجود دارد.

اینجا مرحوم آخوند دقت کردند، البته هنوز آن نظر خودشان را ذکر نردم؛ مفرمایند از نظر مقام اثبات باید بین این دو مطلب
فرق بذاریم. اگر گفتیم شارع متواند تنزیل را در اصول عملیه مطلقا انجام بدهد چه برای اثر بلا واسطه و چه برای اثر با

واسطه، از نظر اثبات در این مرحله ما مشل ندارد. منته در صورت که اثر برای خود متیقّن باشد، اما اگر در آنجای که اثر
برای واسطه است استحباب خضاب اثر شرع حیات نیست، اثر شرع حیات این است که تصرف در اموالش نمشود کرد،
زوجهی او را نمشود تزویج کرد. استحباب خضاب اثر خود آن نبات لحیه است. آخوند مفرماید این با آن موردی که اثر ولو
با ی واسطهای، مثلا فرض کنید اگر اثر متیقّن عدم جواز تصرف در مالش باشد، خود این عدم جواز تصرف در مال موضوع
برای ی اثر دیری باشد، خود آن موضوع برای ی اثر شرع دیری باشد، اگر اینها تماماً آثاری باشد، همه اثر همین متیقن

مشود، اینها مانع ندارد، یعن در ذهن کس نیاید که اگر ما بعداً مخواهیم در آخر بوئیم در اصول فقط اثر بالواسطه بار
مشود، یعن فقط ی اثر، نه! اگر این خودش موضوع باشد برای ی اثر شرع، مگوئیم حیات زید موضوع برای این است

که زن زوجهی اوست، اگر زن زوجهی اوست اثرش این است که نفقهی این واجب است این شد ی اثر مع الواسطه، باید اول
زوجیت این زن محرز شود تا بوئیم نفقهاش واجب است، حالا ممن است همان نفقه باز اثر بشود برای استطاعت همین زن،

اینها همه اثر با واسطهی برای حیات زید است. مفرمایند ما وقت مگوئیم «لا تنقض الیقین» این مسلّم است که عموم یا
اطلاق این یقین همهی آثار خود متیقن ولو مع الواسطه را مگیرد.

اثر شرع لازم عادی دارد، آن لازم عادی ی وئیم اگر متیقّن یکلام در کجاست؟ نزاع در کجاست؟ نزاع در اینجاست که ب
دارد، این اثر شرع «لیس اثراً لنفسه المتیقّن» بله اثر للازم آیا این در مقام اثبات از لا تنقض استفاده مشود یا نه؟

بعد مفرمایند حالا که محل نزاع از حیث اثبات برای شما روشن شد تحقیق این است که مفرمایند اگر ما واقعاً بوئیم شارع
در اصول عملیه دو تا تنزیل دارد، این مدعای کسان که مگویند مثبتات اصول عملیه حجت است ثابت مشود، یعن چه؟ اگر

گفتیم شارع هم در خود متیقّن اعمال تعبد کرده و هم در لازمش اعمال تعبد کرده است، به عبارت دیر هم تنزیل را آورده در
ناحیهی متیقّن، گفته من حیات زید را در فرض ش نازل منزلهی موجود مدانم، هم در نبات لحیه اعمال تنزیل کرده، اگر دو تا

فرمایند ما اولاشود، اما مکه اثر این تنزیل دوم بر آن تنزیل اول هم بار م فرمایند لا شتنزیل واقع شده باشد اینجا م
مگوئیم «لا تنقض الیقین» ظهور در ی تنزیل بیشتر ندارد. مگوید خود متیقّن نازل منزلهی موجود است همین مقدار. نسبت

به لوازم متیقن هیچ اعمال تعبد و تصرف و تنزیل شارع انجام نمدهد این را اولاادعا مکنیم که ظهور در این دارد.

ثانیاً مگوئیم اگر ی کس بوید جناب آخوند لا تنقض الیقین، این یقین ممن است لوازم متیقّن را هم شامل شود، م فرمایند
اینجا مسئلهی قدر متیقن در مقام تخاطب وجود دارد، چون قدر متیقن در مقام تخاطب روی مبنای مرحوم آخوند مانع از

تمس به اطلاق است، وقت متلم و مخاطب، و مخاطبین صحبت مکند مگوید لا تنقض الیقین آنچه در ذهن دو طرف هست
فقط خود متیقّن هست و دیر کاری به لوازم ندارد.

پس اگر کس بوید عموم متعلق یقین شامل هر دو تنزیل شود جوابش همین است که از راه قدر متیقّن در مقام تخاطب وارد
.لیف اصل عمللیف استصحاب یا تشویم، این تم

در مورد امارات؛ مرحوم آخوند در ابتدا مفرمایند اینه ما مگوئیم اثر مع الواسطه مترتب شود «فإنّما هو لأجل أنّ مفاد دليل
اعتبارها لزوم الأخذ»، مفرماید: مفاد دلیل حجیت امارات، آن دلیل که مگوید خبر واحد حجت است، دلیل که مگوید بینه



حجت است، مگوید این بینه با تمام خصوصیاتش یعن بما ه حاکیةٌ عن مؤدای خودش و از لوازم آن، تمام اینها را حجت
قرار مدهد، مفرماید: «فإنّما هو لأجل أنّ مفاد دليل اعتبارها لزوم الأخذ بتمام ما ه حاكية و كاشفة عنه من المؤدى بأطرافه
من ملزومه و ملازمه و لازمه، و ترتيب الأثر الشّرع عل كل واحد منه» این ی ادعای آخوند. آخوند ادعا مکند دلیل حجیت

اماره مفاد این اماره با تمام جوانبش حجیت دارد.

اینجا مرحوم آخوند مسئله حایت را مطرح کرده، در جای که در مقام ثبوت در جواب اشال مستشل ایشان گفت «لیس
بفارقٍ»، حالا باید ببینیم جمع بین این و آنجا چطور مشود؟ بعد مفرمایند «غايته أنّه لا يون قضية الدّليل إلا التّنزيل له»،

مفرمایند ما قبول داریم این دلیل اعتبار اماره فقط مؤدا را تنزیل مکند، اما تنزیل این مؤدا «لنّه» یعن لن  این تنزیل «لنّه
يف ف شمول دليل الاعتبار لهذه الآثار»، این تنزیل کاف است در اینه آن دلیل اعتبار شامل این لازم و ملازم و ... هم بشود،

شامل این آثار هم بشود.

بعد مثال مزنند مفرمایند: «مثلا كون نبات اللّحية ذا أثر كاف ف عموم دليل البينة لها فيما قامت عل حياة زيد و إن لم يترتّب
عل حياته أثر آخر، فيون تنزيلا لنبات لحيته بلسان تصديق البينة عل حياته»، مفرمایند اول عبارتشان همین است که

مگویند امارات حایت از همهی خصوصیات دارد، این ی. بعد مگویند دلیل اعتبار اماره ی تنزیل دارد اما این ی تنزیل
موضوع برای این است که حتّ آثار لوازم هم مترتب بشود، بیش از این اینجا مرحوم آخوند حرف در این قسمت ندارند و

کلامشان تمام مشود و همین جا دو مرتبه مآیند سراغ اینه اگر ی کس گفت چه فرق کرد بین بینه و استصحاب،
مگویند به خلاف لا تنقض «و هذا بخلاف مثل خطاب «لا تنقض اليقين» مما لا يون دليلا عل الاستصحاب أو غيره من

الأصول ف الأبواب، فانّه ليس فيه ما كان له دلالة عل التّعبد بالش‌ّء بلازمه، فضلا عن ملزومه». مفرماید در لا تنقض تعبد به
لازم وجود ندارد، در دلیل حجیت اماره مفرمایند چون اماره حاک از همهی لوازم است تنزیل خود مؤدا کاف است، خود

دلیل حجیت اماره دلالت بر تعبد به لازم دارد اما دلیل استصحاب دلالت بر تعبد به لازم ندارد.

لذا مفرمایند «فلابدّ من اصول العملیة من دلالة من خارج»، مگویند خود لا تنقض ظهوری، دلالت، اشعاری بر تعبد به لوازم
ندارد، اگر ی قرینهی خارجیه کنار این لا تنقض بیاید که «أنّ حرمة نقض اليقين بالش‌ّء مثلا، إنّما هو بلحاظ الش‌ّء بلازمه أو به

و بملزومه و ملازمه» ما قبول مکنیم اما چنین دلالت خارج، چنین قرینهای هم ما نداریم.

باز اینجا اشارهای مکنند به ی مطلب که در کلام ایشان هم بود که به آن تصریح نردیم، مگویند تفی در تنزیلات ممن
است یعن شارع بیاید تنزیل را در خود این مؤدا انجام بدهد اما نسبت به لازم انجام ندهد، ممن است. حتّ در خود امارات هم
تفی در تنزیل ممن است، ول دلیل اعتبار اماره از آن استفاده مشود که بین مؤدا و لازم از حیث تنزیل تفی نشده، اما

دلیل استصحاب دیر دلالت بر تنزیل لازم ندارد، تفی بین تنزیلات در آن واقع شده، «لما عرفت من جواز التفی بین الشء
و لازمه ف مقام التنزیل و التاب». این خلاصهی فرمایش مرحوم آخوند درحاشیه رسائل است.

همهی حرفهای ایشان در این خلاصه شد.

بعد از اینه بحث ثبوت کرد اول تصریح مکند صرف اینه خود اماره حایت از لوازم مکند کاف نیست و او را باید قرینه
بیریم بر اینه این عبارت که بعداً دارد که به لحاظ حایت است، نه. حایت مفرمایند باید باشد اما ببینیم شارع هم در مقام
جعل حجیت آیا آمده به لحاظ این حایت تنزیل انجام بدهد یا نه؟ و در نتیجه ادعای اصل آخوند این است که در باب امارات

تنزیل واقع مشود به لحاظ جمیع ما یترتب عل المؤدی من لوازمه، مگوئیم از کجا چنین چیزی را مفرمائید؟ مفرماید دلیل
اعتبار اماره این را مگوید.



اتلاق ه ادلهی استصحاب ولو یگردد، اگر آدم بخواهد این حرف را روشن و کوتاه بیان کند اینحرف آخوند به این برم لب
به حسب بدوی دارد، اما از آن ی تنزیل بیشتر استفاده نمشود، قدر متیقّن در مقام تخاطب جلوی دو تا تنزیل را مگیرد، اما

ادلهی حجیت امارات، تنزیل به لحاظ مؤدا دارد و این تنزیل به لحاظ جمیع الآثار هم هست.

کلام مرحوم آخوند در کفایه

اینجا عبارت کفایه را هم بخوانیم. «و التحقیق أنّ الأخبار» یعن اخبار استصحاب «إنما تدل عل التعبد بما کان عل یقین منه
فش»، یعن متیقن. دلالت بر تعین به خود متیقن دارد «بلحاظ ما لنفسه من آثاره و أحامه و لا دلالة لها بوجه عل تنزيله

بلوازمه الت لا يون كذلك كما ه محل ثمرة الخلاف و لا عل تنزيله بلحاظ ما له مطلقا و لو بالواسطة فإن المتيقن إنما هو لحاظ
آثار نفسه و أما آثار لوازمه فلا دلالة هناك عل لحاظها أصلا» نسبت به آثار لوازم قرینه و دلالت وجود ندارد و «و ما لم يثبت

لحاظها بوجه أيضا لما كان وجه لترتيبها عليه باستصحابه‌».

عرض کردم این خلاصهی فرمایش مفصل حاشیه رسائل است. آخوند مگوید در استصحاب و لا تنقض این چنین است قدر
متیقّن در مقام تخاطب است. اول به ذهن مآید که جناب آخوند شما چرا اطلاق را در ادلهی حجت امارات قبول مکنید مر

در اینجا قدر متیقن در مقام تخاطب نیست؟ ممن است مرحوم آخوند این جواب را بدهد، بوید چون در ذات اماره حایت از
لوازم هست این جلوی قدر متیقّن در مقام تخاطب در امارات را مگیرد، این خودش قرینه مشود چون اماره خودش حایت
از لازم دارد، چون حایت از لازم دارد، آن اطلاق منعقد مشود و تنزیل به لحاظ همهی آثار مشود، حت به لحاظ لوازم، اما
در باب اماره این متیقّن دیر حایت ندارد و چون حایت ندارد تعبد به لحاظ آثار خودش مشود، این کلام مرحوم آخوند با

توضیح که ما عرض کردیم این را مطالعه کنید.

اولا مرحوم نائین اصل حایت را قبول ندارد. ثانیا اطلاق ادله را قبول ندارد. اینه ببینیم خود نائین از چه راه وارد شده که
فردا عرض مکنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

 
کلام مرحوم آخوند در حاشیه رسائل

هذا، و لن التّحقيق حسبما يساعد عليه النّظر الدّقيق أن يقال: انّ التّنزيل و إن كان يصح بلحاظ الأثر مطلقا و لو كان بالواسطة،
و يمن أن ينهض عليه الدّليل، و ليس مما لا يون إليه السبيل مثل ما إذا لم ين له أثر أصلا إلا أنّه لا ياد أن ينهض عليه مثل

خطاب لا تنقض من دون دلالة، و ذلك لأنّ التفيات ف مقام التنزيل بين الش‌ء و لازمه ليس بمستحيل و لا ببعيد عن ظاهر دليل
حياته، ك تنزيل نبات لحيته أيضاً عند الشّكّ ف فإنّه ليس بظاهر ف ،تنزيله، ضرورة انّ خطاب لا تنقض اليقين بحياة زيد مثلا

يون التّفيك بين تنزيل حياته و تنزيل نبات لحيته تعبداً لو لم نقل بظهوره ف تنزيل خصوص حياته، فلا أقل من الاحتمال المانع
من الاستدلال به عل التّنزيلين، فلا سبيل إلا إل إثبات تنزيل نفس متعلّق اليقين بمثل هذا الخطاب.

إن قلت: نعم لو لم يعم متعلّق اليقين لما كان لا أثر له إلا بواسطة لازمه و ف مثله لا محيص من عدم التّفيات، لأنّه ركيك بل
مستحيل، لأنّ ترتيب أثر الواسطة عند الشّكّ عين تنزيله فإنّه لا معن محصل له إلا ترتيب الأثر؛ و أما تخصيصه بعدم إرادة مثل هذا

المتعلّق، فلا وجه له و أنّه بلا مخصص.
و بالجملة يون عموم متعلّق اليقين لما لا أثر له إلا بالواسطة قرينة عل دلالة الدّليل عل التّنزيل بلحاظ أثرها أيضاً كان لذيها أثر



بلا واسطة أولا.
قلت: نعم لو كان المتعلّق أعم مما لا أثر له بالواسطة، و مقدار عمومه وسعة دائرته لا يتعين إلا بتعين أنّ التّنزيل بلحاظ كلا الأثرين
أو خصوص الأثر بلا وساطة أمر، و لا معين إلا بمقدّمات الحمة و ه غير مقتضية للحاظ كلا الأثرين مع وجود القدر المتيقّن، و
هو لحاظ الأثر بلا وساطة أمر ف البين، فإنّه مما لا شبهة فيه و لا شكّ يعتريه، و معه لا دلالة أصلا عل لحاظ أثر آخر، و أما ترتيب

الأثر مطلقا و لو كان بالواسطة ف الطّرق و الأمارات فإنّما هو لأجل أنّ مفاد دليل اعتبارها لزوم الأخذ بتمام ما ه حاكية و
كاشفة عنه من المؤدى بأطرافه من ملزومه و ملازمه و لازمه، و ترتيب الأثر الشّرع عل كل واحد منه، و منها كان ذا أثر، غايته
أنّه لا يون قضية الدّليل إلا التّنزيل له، لنّه يف ف شمول دليل الاعتبار لهذه الآثار، مثلا كون نبات اللّحية ذا أثر كاف ف عموم

نة عللنبات لحيته بلسان تصديق البي ون تنزيلاحياته أثر آخر، في حياة زيد و إن لم يترتّب عل نة لها فيما قامت علدليل البي
حياته.

و هذا بخلاف مثل خطاب «لا تنقض اليقين» مما لا يون دليلا عل الاستصحاب أو غيره من الأصول ف الأبواب، فانّه ليس فيه
ما كان له دلالة عل التّعبد بالش‌ّء بلازمه، فضلا عن ملزومه، كما كان ف الأمارات من حايتها عنه بأطرافه و ظهور دليل

اعتبارها ف تصديقها فيما يح عنه بأطرافه، فلا بدّ ف موارد الأصول من دلالة من خارج عل أنّ حرمة نقض اليقين بالش‌ّء
مثلا، إنّما هو بلحاظ الش‌ّء بلازمه أو به و بملزومه و ملازمه، لما عرفت من جواز التّفيك بين الش‌ّء و لازمه ف مقام التّنزيل و
الخطاب ليس إلا قالباً لتنزيله و تنزيله بلحاظ أثر لازمه أيضاً و إن كان ممناً، إلا أنّه لا بدّ من دلالة عليه و مقدّمات الحمة مع

وجود القدر المتيقّن و هو لحاظ أثره غير مقتضية له، فليس الخطاب دليلا إلا عل تنزيله بلحاظ أثره الشّرع بلا واسطة، بخلاف
دليل الأمارة، فإنّه يدل بلسان تصديقها فيما يح عنه عل ترتيب أثر ذي الأثر من المؤدى و أطرافه عليه و إن كان ذا ملزومه أو

ملازمه، لا هو و لا لازمه.
و لا يخف أنّ ترتيب أثر كل طرف ف مورد الأمارة و لو لم ين للمؤدى أثر أصلا أصدق شاهد عل أنّه ليس مفاد دليل اعتبارها

تنزيل خصوص المؤدى كما هو مفاد الأصل، إذ غاية الأمر صحة تنزيل الش‌ّء بلحاظ أثر لازمه، لما عرفت سره. و أما تنزيله
بلحاظ أثر ملزومه أو ملازمه فلا كما لا يخف، ضرورة أنّ أثرهما لا يون بأثر له، و امتناع تنزيل الش‌ّء بلحاظ أثر غيره واضح،

من دون حاجة إل مزيد بيان أو إقامة برهان.
هذا غاية تنزيل المرام ف المقام، و عليك بالتّأمل ف أطراف اللام. (درر الفوائد ف الحاشية عل الفرائد، الحاشيةالجديدة،

(‌ص:352، موسسه الطبع و النشر التابعه لوزاره الثقافه و الارشاد الاسلام
 

کلام مرحوم آخوند در کفایه
امه و لا دلالة لها بوجه عليقين منه فشك بلحاظ ما لنفسه من آثاره و أح التعبد بما كان عل و التحقيق أن الأخبار إنما تدل عل

تنزيله بلوازمه الت لا يون كذلك كما ه محل ثمرة الخلاف و لا عل تنزيله بلحاظ ما له مطلقا و لو بالواسطة فإن المتيقن إنما
هو لحاظ آثار نفسه و أما آثار لوازمه فلا دلالة هناك عل لحاظها أصلا و ما لم يثبت لحاظها بوجه أيضا لما كان وجه لترتيبها عليه

.باستصحابه كما لا يخف
نعم لا يبعد ترتيب خصوص ما كان منها محسوبا بنظر العرف من آثار نفسه لخفاء ما بوساطته بدعوى أن مفاد الأخبار عرفا ما

يعمه أيضا حقيقة فافهم.
كما لا يبعد ترتيب ما كان بوساطة ما لا يمن التفيك عرفا بينه و بين المستصحب تنزيلا كما لا تفيك بينهما واقعا أو بوساطة

ما لأجل وضوح‌ لزومه له أو ملازمته معه بمثابة عد أثره أثرا لهما فإن عدم ترتيب مثل هذا الأثر عليه يون نقضا ليقينه بالشك
أيضا بحسب ما يفهم من النه عن نقضه عرفا فافهم.

ثم لا يخف وضوح الفرق بين الاستصحاب و سائر الأصول التعبدية و بين الطرق و الأمارات فإن الطريق و الأمارة حيث إنه كما
يح عن المؤدى و يشير إليه كذا يح عن أطرافه من ملزومه و لوازمه و ملازماته و يشير إليها كان مقتض إطلاق دليل
اعتبارها لزوم تصديقها ف حايتها و قضيته حجية المثبت منها كما لا يخف بخلاف مثل دليل الاستصحاب فإنه لا بد من

الاقتصار مما فيه من الدلالة عل التعبد بثبوته و لا دلالة له إلا عل التعبد بثبوت المشوك بلحاظ أثره حسب ما عرفت فلا دلالة له
عل اعتبار المثبت منه ك سائر الأصول التعبدية إلا فيما عد أثر الواسطة أثرا له لخفائها أو لشدة وضوحها و جلائها حسب ما



حققناه. (كفاية الأصول، ص: 415)


