
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۱۶ دی ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

تحقیق در مسئله همراه با نات بیان شد. در اینجا نتهای را که توجه به او لازم است ذکر مکنیم. ما در مجموع، قول مرحوم
نائین را در این بحث پذیرفتیم و قائل شدیم که اجازه و رد، از حقوق مالیهی متعلقه به اموال است و هر دو مشمول قاعدهی

سلطنت است و مرحوم نائین، ی مطلب را بیان کرده که مرحوم امام نیز متعرض آن شده و آن را رد کردند.

دو مطلب در کلمات محقق نائین

مطلب اول: مرحوم نائین مفرماید برخ مگویند وقت فضول، انشاء عقدی بر ی مال کرد، هیچ علقهای حاصل نمشود؛ نه
علقهی ملیت و نه علقهی حقّیت. محقق نائین مگوید ما این حرف را قبول نداریم؛ زیرا اگرچه از نظر شرع، تا زمان که

اجازه نیامده، علقه نیز حاصل نمشود، اما ی علقهی عرف حاصل شده است. بالأخره بین این مال که فضول روی آن عقد
خوانده و مال که هیچ عقدی روی آن خوانده نشده، فرق وجود دارد و این مال با رد خودش، همین علقهی عرفیه را از بین

مبرد.

ی کند. این فضولشأنیت علقه نیز باشد، کفایت م جای ه اگر یمتوقف بر علقه فعلیه نیست، بل ،فرماید ردمطلب دوم: م
عقدی را بر این مال خوانده، نائین مفرماید ما قبول داریم بالفعل الآن، علقهای وجود ندارد، اما این عقد (به تعبیر ایشان مادةٌ

قابلةٌ للحوق الاجازه)، ی قابلیت به این مال مدهد که بعداً مال بتواند این را اجازه کند و رد مآید این قابلیت را از بین
مبرد و این عقد را، از قابلیت لحوق اجازه خارج مکند. بنابراین، محقق نائین در این مطلب مفرماید برای رد ما نیاز نداریم

به اینه علقهی فعلیه باشد. کلام مرحوم اصفهان و مرحوم سید، همه در این بود که با انشاء فضول، بالفعل علقهای حاصل
نمشود، نائین مفرماید بالفعل حاصل نشود، اما مانع ندارد که همین علقهی شأنیه را بعداً مال رد کند و متعلق برای رد

قرار بدهد.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بر محقق نائین الات مرحوم امام خمیناش

مرحوم امام(قدس سره) این کلام نائین را که نقل کرده و مفرماید «من الدعاوی العجیبة»؛ این از ادعاهای خیل عجیب
مرحوم نائین است. ظاهر کلام مرحوم امام این است که هم دعوای اول و هم دعوای دوم، هر دو مطلب نائین از ادعاهای

که فضول ؛ علقه نه شرعاً حاصل شده و نه عرفاً، اینجایفرماید اولاعجیب است. مرحوم امام در توضیح فرمایش خود م
علقه نه شرعاً و نه عرفاً حاصل نشده و به وجود نیامده و اگر هم کس دهد، اصلاانجام م مال انشاء عقدی روی ی آید یم

بوید علقهی شرع و عرف حاصل شده، اما این فضول در این مال تصرف نرده که مال بتواند این تصرف را رد کند. بعد
مفرماید اگر مقصود شما از علقه این است که این فضول ی انشاء کرده، همین برای رد است، این خودش مصادره به

مطلوب و از چیزهای است که اول الدعواست و دعوا همین است که آیا مال، متواند این انشاء را فقط اجازه کند یا متواند
رد هم بند؟ (که اگر رد کرد، دیر اجازهی بعد از رد فایدهای ندارد).

بنابراین، امام(قدس سره) در جواب مرحوم نائین دو مطلب مهم دارند؛ ی اینه علقه اگر موجود است هم شرع است و هم
عرف و اگر حاصل نیست، نه شرع است و نه عرف، اما اینه بوئیم علقهی شرع حاصل نیست و علقهی عرف حاصل

است، این از دعاوی عجیبه است. مطلب دوم اینه شما چیزی غیر از انشاء فضول که ندارید، مخواهید بوئید خود این انشاء
قابل رد است، که این اول الدعواست یعن اگر مگوئید علقه یعن همین انشاء و این، قابل رد است، این اول الدعوا و مصادر به

مطلوب است و دلیل عین مدعاست.[2]

ارزیاب دو مطلب محقق نائین و دیدگاه برگزیده

در جلسه گذشته، ما اصل کلام مرحوم نائین را پذیرفتیم و گفتیم قاعده سلطنت همانطور که برای ما سلطنت بر اجازه مآورد،
سلطنت بر رد هم مآورد. محقق اصفهان و مرحوم سید مفرمودند این رد، به چه چیزی مخواهد تعلق پیدا کند به «العلقة
الحاصلة من العقد» و در اینجا میان مشتری و مال، علقهای به وجود نیامده است (زیرا مرحوم شیخ در متن ماسب تصریح

کردند که این رد، آن علاقهای که بین آن مشتری و مال ایجاد شده را قطع مکند).

پرسش مطرح آن است که آیا این مشتری ی التزام پیدا کرده یا خیر؟ از ی طرف فضول گفته من این مال را به تو فروختم،
مشتری هم در مقابل این التزام فضول، التزام پیدا کرده و مگوید من قبول مکنم و در مقابلش نیز، این ثمن من مل برای

مال باشد (در اینجا این مثال را مزنیم که مشتری اصیل است؛ زیرا ممن است در جای که دو طرف فضول باشند،
بحثهای دیری مطرح شود). اگر مقصود محقق نائین از علقه، همین التزام باشد (نمخواهیم بوئیم خصوص انشاء فضول

است، نه! مخواهیم بوییم این التزام که طرف مقابل در مقابل انشاء فضول پیدا کرده)، این التزام را چار باید کنیم؟ این
التزام قابل بهم زدن هست یا نیست؟

درست است در عقد فضول به حسب ظاهر و تعابیر فقها، اجازه به خود عقد مخورد و رد نیز، باید به خود عقد بخورد و به
حسب کلام که مرحوم اصفهان داشت، متعلق اجازه، آن تصرف است که فضول در مال کرده (که دیروز گفتیم خود همین
هم اشال دارد)، اما از فقها کس نمگوید متعلق اجازه تصرف است که فضول در مال کرده، خود شما هم قبول دارید که

تصرف وجود ندارد، اما با قطع نظر از این دو مطلب بوئیم اینجا آن مشتری ی التزام نسبت به خروج ثمن از مل خودش
پیدا کرده، در مقابل اینه این مبیع داخل در مل او شود، حال اگر مقصود نائین از علقهی عرفیه همین التزام باشد، آیا متوان
آن را بهم زد یا خیر؟! مثلا؛ بعض از خانوادهها در برخ از روستاها مرسوم است مگویند اسم این پسر روی این دختر گذاشته

شده، این عقدی هم خوانده نشده! ول عرف ی نحوه علقهای را در اینجا قبول دارد و لذا شخص دیری که مخواهد برای



خواستاری برود مگوید اول باید ببینیم آن پسری که اسمش روی این گذاشته شده، منصرف شده یا نشده؟ چه اشال دارد
بوئیم نه علقهی ملیت وجود دارد و نه علقهی حقّیت، بله ی علقهای است ضعیفتر از اینها. از حق هم ی مرتبه پائینتر

است.

نام این علقه را، «علقهی عنوان» بوئیم. حالا شما در آنجای که مگوئید اسم این مرد روی این زن گذاشته شده، نه علقهی
زوجیت الآن وجود دارد، حت علقهی حقّیت عقلائیه و شرعیه نیز وجود ندارد، بله ی علقهی عنوان است. در ما نحن فیه هم

بوئیم ممن است مقصود محقق نائین از علقهی عرف، همین علقهی عنوان باشد (یعن عنوان اینه این مال مبیع برای
مشتری است، منته این عنوان در اثر این عقد آمده) و هیچ اشال ندارد که بوئیم مرحوم نائین، این را اراده کرده و آنچه که

مرحوم امام مفرماید در صورت صحیح است که انسان، این علقهی نوع سوم که ما مگوئیم در نظر نیرد.

بنابراین، ما مگوئیم یا علقهی ملیت هست یا نیست، اگر هست؛ هم شرعاً هست و هم عرفا، اگر نیست نه شرعاً است نه عرفا،
علقهی حقّیت نیز همینطور است، اما این علقهی عنوان را فقط عرف قبول دارد و این قابل رد نیز مباشد.

نتیجهای که تا اینجا گرفتیم این است که قاعدهی سلطنت، در مورد رد نیز جاری مشود. طبق این قاعده، اگر مال رد کرد،
عقد دیر باطل مشود و اگر بخواهد اجازه بدهد، این اجازهی بعد از رد درست نیست.

بررس صحیحه «محمد بن قیس»

در صحیحهی محمد بن قیس آمده فرزند ی مولای جاریهی مولا را بدون اذن مولا مفروشد، پولش را هم مگیرد، مشتری از
این جاریه ولد پیدا مکند، پدر مآید مخالفت مکند و از امام باقر(علیه السلام) سؤال شده که چار کنیم؟ حضرت مفرماید
تو متوان جاریهات را بیری. در روایت آمده که این مرود جاریه را با بچهاش مگیرد، او هم خدمت امام باقر(علیه السلام)

عرض مکند که این بچهی من را هم گرفته، حضرت به او راه نشان مدهد که تو هم برو بچهاش را بیر تا او بچهات را پس
بدهد و جاریه را بدهد و عقد را اجازه بدهد.[3]

در اینجا عدهای مگویند در این روایت مولای اول، ابتدا آمده این معاملهی فضول را رد کرده به اخذ المبیع، مبیع را از مشتری
گرفته یعن این «اخذ المبیع» را بوئیم «رد»، رد کرده. بعد که دیده چارهای ندارد و بچهاش گیر مشتری هست، آمده دوباره

اجازه داده. عدهای مثل مرحوم اصفهان مفرمایند ما از این روایت استفاده مکنیم اجازهی بعد از رد اشال ندارد.

دیدگاه شیخ انصاری و مرحوم امام درباره روایت
مرحوم شیخ مفرماید ما سه دلیل آوردیم، اجماع، قاعدهی سلطنت بر اینه این رد نافذ است، و اجازه بعد از رد به درد

نمخورد اجماعاً. شیخ روی صناعت اجتهادیاش مگوید این روایت «محمد بن قیس» را یا باید کنار بذاریم و یا باید توجیه
و تأویل کنیم. تأویل و توجیه آن، این است که بوئیم «أخذ المبیع لیس بردٍ»، أخذ المبیع رد نیست. بوئیم شاید این مال که

رفته مبیع را از مشتری گرفته، دنبال پولش بوده، مشتری پول را به بچه داده و بچه هم خورده و تمام شده، این مگوید لااقل پول
را به من بده! دنبال پولش بوده و نمخواسته معامله را رد کند.[4] بنابراین، دیران مگویند «أخذ المبیع رد فعل»، اما مرحوم

شیخ مفرماید این را باید تأویل کنیم تأویلش این است که اصلا رد نیست و فقط برای این است که پول گیرش بیاید. مرحوم
[5].«توانیم استفاده کنیم که «اخذ المبیع ردفرمایند ما از روایت نمامام هم در بیعشان م



ارزیاب دیدگاهها

در اینجا با دو شیوهی اجتهادی مواجهیم؛ ی شیوه مرحوم شیخ که مفرماید این ادلهی ثلاثه مگوید اجازهی بعد از رد، به درد
نمخورد، حال اگر روایت صحیحهی «محمد بن قیس» بوید اجازهی بعد از رد به درد مخورد، یا باید روایت را طرح کنیم و

یا تأویلش ببریم. مرحوم اصفهان مفرمایند ما روایت را اخذ مکنیم. البته مرحوم اصفهان جریان قاعدهی سلطنت را در
اینجا نپذیرفت و فرمود قاعده این چنین نیست. مفرماید: «من جمیع ما ذکرناه یتضح أن العمل بصحیحة محمد بن قیس الظاهر

ف تأثیر الإجازة بعد الرد لا مانع منه و لا أظن اجماعاً تعبدیاً ف المقام»؛ مفرماید اگر واقعاً این اجماع درست باشد، ما به
وسیلهی اجماع باید روایت را کنار بذاریم و توجیهش کنیم، اما اجماع تعبدی ندارد؛ زیرا این اجماع که شیخ انصاری در اینجا

ادعا کرده، اجماع مدرک است و مدرکش همین ادلهای است که ذکر شد.[6]

حال که دیدگاه ما در بیان قاعده، همانند دیدگاه شیخ انصاری است یعن ما مگفتیم قاعده همین است که اجازه بعد از رد، به
درد نمخورد، آیا ما هم باید در این قسمت هم مثل مرحوم شیخ شویم و بوئیم روایت صحیحهی «محمد بن قیس» را باید کنار
بذاریم و یا تأویل ببریم؟ اگر مسئلهی اجماع در میان باشد، اجماع سبب مشود ما روایت را کنار بذاریم، اما اگر اجماع را
قبول ننیم (که ما هم قبول نداریم) مگوئیم قاعده این است که «الناس مسلطون» مگوید این متواند رد کند اما این روایت
مآید قاعده را تخصیص مزند و بر قاعده مقدم مشود. قاعده این است که اجازهی بعد از رد به درد نمخورد، اما روایت

مگوید اجازهی بعد از رد به درد مخورد، نظر ما همین است.

بنابراین، ما در قاعده با مرحوم شیخ موافقت کردیم، اما در نتیجه با مرحوم شیخ موافقت نردیم، بله مگوئیم به روایت «محمد
بن قیس» باید عمل کرد؛ زیرا اجماع بر خلاف نداریم. خلاصه این مشود که در تعارض بین اجماع و روایت، اجماع مقدم

است، اما در تعارض بین قاعده و روایت، روایت مقدم است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و أما قولهم بأنا لا نسلّم حصول العلقة للطّرف حت يون الرد قاطعا ففيه أنّه و إن لم تحصل له العلقة شرعا لنّها
حصلت له عرفا فالرد يبطل هذه العلقة هذا مع أنّ تأثير الرد ف إبطال أثر العقد لا يتوقّف عل تحقّق العلقة فعلا بل يف شأنية

تحقّقها و لا شبهة أن عقد الفضول مادة قابلة للحوق الإجازة عليها بحيث لا تحتاج إل إنشاء جديد و ليست الإجازة عقدا مستأنفا
فالرد مقابل للإجازة و هو يسقط العقد عن القابلية.» منية الطالب ف حاشية الماسب، ج1، ص256‐255.

[2] ـ «و هو أيضاً من الدعاوي العجيبة، فإنّ العلقة الت حصلت عرفاً بزعمه، إن كانت وراء إنشاء البيع‐ أي المبادلة الإنشائية
فه لم تحصل لا عرفاً، و لا شرعاً. و إن كانت ذلك فه حاصلة عرفاً و شرعاً، و لهذا لو أجاز صح شرعاً و عرفاً، و هذه العلقة
ليست تصرفاً ف المال قطعاً، و إ لزمت حرمته و بطلانه، و هو لا يقول به. و إن كان المقصود أنّ مجرد الإنشاء كاف ف جواز

حلّه، كما ادعاه أخيراً، فهو مصادرة ظاهرة؛ فإنّ المدّع أنّ الإنشاء قابل للرد و الفسخ، و الدليل أنّ الإنشاء كاف ف الرد و الفسخ،
و هو كما ترى.» كتاب البيع (للإمام الخمين)، ج2، ص290289.

نْهم لَدَتفَو لجا راهفَاشْتَر ‐بغَائ وهبا ا وِدِهيس نا ابهاعب يدَةلو ف قَض :فَرٍ(ع) قَالعج ِبا نسٍ عقَي ندِ بمحم ن[3] ـ «ع
ا فَنَاشَدَهنَهاب يدَتَكَ ولخُذْ و فَقَال ‐ذْنرِ ابِغَي نا ابهاعب يدَتلو ذِهه فَقَال ‐يرخا اِدَهيس مفَخَاص لوا اِدُهيس قَدِم ماً‐ ثُمَُغ

لسرا  فَقَال ‐ناب لسرا وهبا قَال نبا ِعيخَذَ الْبا اكَ‐ فَلَماعا بذَ لَكَ منْفي َّتيدَةَ‐ حلاعَ الْوالَّذِي ب نعي نَهخُذِ اب شْتَرِي‐ فَقَالالْم
ابنَكَ حتَّ تُرسل ابن‐ فَلَما راى ذَلكَ سيِدُ الْوليدَة اول اجازَ بيع ابنه.» وسائل الشيعة، ج21، ص203، ح2690.

[4] ـ «نعم، الصحيحة الواردة ف بيع الوليدة ظاهرة ف صحة الإجازة بعد الرد، اللّهم إ أن يقال: إنّ الرد الفعل كأخذ المبيع



مثً غير كافٍ، بل لا بدّ من إنشاء الفسخ.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص427‐426.

[5] ـ «قد مر سابقاً أنّ صحيحة محمد بن قيس لا تدل عل الرد.» كتاب البيع (للإمام الخمين)، ج2، ص290.

[6] ـ حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐ الحديثة)، ج2، ص187‐186.


