
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۰۹ دی ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 45 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

یادی از حجت الاسلام و المسلمین مرحوم نظری میانج

برای اینه بالأخره حقّ که دیران و اساتید بر انسان دارند، تا ی مقداری ادا شود، باید یادی کنیم از مرحوم حجت الاسلام و
المسلمین حاج آقای نظری میانج(قدس سره الشریف) که خود من ی مقداری از کتاب لمعه را، کتاب طلاق، ناح، لعان،
ایلاء و ... را از خدمت ایشان استفاده کردم. از ایشان یاد مکنیم و طلب رحمت مکنیم برای ایشان، سالهای زیادی را در
حوزه علمیه از مدرسین خوب بود، درس ایشان هم در همان زمان خودش جمعیت خوب داشت. من یادم مآید در حسینیه
شد و تا همین اواخر هم اشتغال به تدریس داشت، یگفتند و آن حسینیه آن موقع پر مدرس م نجف مرحوم آقای مرعش
شخصیت اخلاق، وارسته، منظم و جدی در درس و بحث. ما احساس مکردیم که واقعاً در مباحث ایشان خیل جدی است،
ایشان به ما خیل لطف داشت. حالا هم در خود درس و هم بعد از درس زیاد به ایشان اشال مکردم و همین سبب شده بود که

محبت داشت. عل ای حال خداوند ایشان را رحمت کند و با اولیاء خودش محشور کند.

خلاصه بحث گذشته

بحث به اینجا رسید که آیا اگر مجیز قبل از اجازه رد کرد، این رد مؤثر است به گونهای که دیر اجازه بعد از او ملغ شود یا
اینه نه، اگر بعد از رد، اجازه هم داد این اجازه نافذ است.

بیان شد که مرحوم شیخ ادلهای را اقامه کرده بر اینه اجازهی بعد از رد، لغو است همانگونه که رد بعد الاجازه لغو است. کلام
د یزدی. ایشان در رد بر مرحوم شیخ، اساس حرفشان دو مطلب بود؛ یو مرحوم سی رسید به فرمایش مرحوم محقق اصفهان
شما ما نحن فیه را نباید صغرای برای رد این بود که اصلا (د یزدی استو مرحوم سی که مشترک بین محقق اصفهان) مطلب

موجب بعد الایجاب قرار بدهید.

اگرچه مرحوم شیخ در ظاهر عبارت خود در ماسب، چنین تصریح را نرد، بله شیخ فرمود اگر مجیز قبل از اجازه رد کرد،
مثل آنجای است که طرفین عقد، بین العقد ی چیزی که سبب شود عقد دیر صدق نند بیاورند که مثالش این است که
موجب، بعد الایجاب، ایجاب خودش را رد کند. اگر ردی که مجیز مکند، مثل رد ایجاب بعد الایجابِ موجب باشد، آن وقت
مطلب تمام است، اما هم مرحوم اصفهان و هم مرحوم سید فرمودند ما نحن فیه مصداق این نیست، ما نحن فیه مصداق این
است که قابل، قبل القبول رد کند. تفاوت این دو آن است که در رد موجب ایجاب خودش را، اجماع داریم بر اینه این عقد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


باطل است، اما در قابل، قابل اگر قبل القبول رد کرد، اینجا ما چنین اجماع نداریم.

اما نتهی دوم که فقط در کلام مرحوم محقق اصفهان بود این است که اصلا رد قابلیت تعلّق به التزام خود انسان را دارد. اگر
انسان التزام خودش را رد کرد، این رد نافذ است، اما اگر التزام دیری را رد کرد (مثلا بایع گفته «بِعتُ»، قابل قبل از اینه

بوید «قبلت»، مجیز رد کرد)، رد التزام غیر، نافذ نیست و این اثری ندارد.

به نظر ما این فرمایش، فرمایش بسیار خوب و کلام متین است و در نتیجه تا اینجا به این نتیجه مرسیم که دلیل اول که
مرحوم شیخ آورد (که مجیز احد طرف العقد است، اگر قبل الاجازه آمد رد کرد این ردش، عقد را به هم مزند و بعد از آن

نمتواند اجازه بدهد) این دلیل ناتمام است.

دلیل دوم شیخ انصاری بر نافذ بودن رد

دلیل دوم بر اینه رد مؤثر و نافذ است، این دلیل نیز در عبارات مرحوم شیخ در ماسب آمده. شیخ مفرماید ما حدیث داریم
«الناس مسلّطون عل اموالهم» که مقتضای این حدیث، این است «تأثیر الرد ف قطع علاقة طرف الآخر عن مله». توضیح
آنه؛ فضول که این جنس را به مشتری فروخته و ی بیع انجام داده که با انجام این بیع فضول، ی علقه و علاقهای بین
گوید مالاموالهم» م است، «الناس مسلطون عل مشتری و این مال به وجود آمده است، اما چون این مال، مالِ مال

متواند این علقه را قطع کند و مال مگوید این مال من است.[1]

دیدگاه محقق اصفهان و سید یزدی درباره دلیل دوم

را مشترکاً دارند، مرحوم اصفهان مطلب چیست و کلام مرحوم سید چیست؟ ی باز اینجا ببینیم کلام مرحوم اصفهان
مفرماید دو نوع علاقه داریم (علاقهای که میان ی انسان و ی مال است)؛ یا علاقهی ملیـت است و یا علقه و علاقهی حقّیت
است (یا من مال مشوم و یا حقّ بر او پیدا مکنم). بعد مرحوم اصفهان مفرماید آیا با عقد فضول (فضول آمده مبیع را
به مشتری فروخته و بیع انجام داده و هنوز مال نیز اجازه نداده)، بین آن مشتری و مال، علاقهی ملیت به وجود مآید؟ نه.
علاقهی حقّیت به وجود مآید؟ نه، بله بین این مشتری و این مال همان حال که قبل از بیع فضول بوده، الآن نیز به همان حال

است و تغییری به وجود نیامده و هنوز علقه و علاقهای در کار نیست.

مرحوم اصفهان مفرماید: «لا علاقة بالإضافة إل المال إلا علاقة الملیة أو علاقة الحقّیة»؛ اصلا غیر از این دو علاقه ما علاقهی
دیری نداریم «و من المعلوم عدم تحقّق أدن مرتبة من المل و الحق للطرف الآخر بإنشاء الفضول»؛ با انشاء فضول برای

طرف دیر، ضعیفترین مرتبهی مل هم حاصل نمشود.

ّآید «حتعلقهای برای مشتری به وجود نم ،با بیع فضول فرماید «لا نسلّم حصول العلقه للطرف الآخر»؛ اصلامرحوم سید م
رده و اگر بعداً هم مالپیدا ن ّالغیر»؛ مشتری حق باقٍ بحاله و لم یتعلّق به حق قطعها، بل المال بعد بیع الفضول یحتاج إل
اجازه نند و به صورت کل بخواهد رد کند، مشتری نمتواند علیه این مال ادعای کند و بوید من حقّ بر این مال پیدا

کردم.[2]

بنابراین، کلام محقق اصفهان تا اینجا با مرحوم سید، ی است.



محقق اصفهان در ادامه مفرماید ممن است کس بوید بالأخره این مشتری طرف این عقد واقع شده یا نه؟ مقتضای طرف
العقد بودن، این است که این عقد مرتبط به او شده. پس این باید ی نحوه تعلق مائ به این مال پیدا کرده باشد و این طرف عقد
واقع شده. این طرف عقد واقع شدن، اگر منافات با سلطنت مال دارد «فلابد أن لا یحدث من الاول»؛ از ابتدا نباید حادث

بشود و اگر با سلطنت مال منافات ندارد «فلا مانع من بقائه»، باق هم بماند مانع ندارد.

بنابراین، طرف عقدیت، علقه ایجاد نمکند؛ زیرا طرف عقدیت، اگر با سلطنت مال منافات داشته باشد، از اول نباید حاصل
شود یعن باید از ابتدا بوئیم بیع فضول باطل است، اگر با سلطنت مال منافات ندارد باق هم بماند اشال ندارد. خلاصهی
مطلب اینه مرحوم اصفهان در دنبالهی کلام اضافهای که دارد مفرماید طرف عقد بودن، ایجاد علقه برای این مشتری نسبت

به این مال پیدا نمکند و موجب ایجاد علقه نمشود.[3]

بر مرحوم نائین ال محقق اصفهاناش

محقق اصفهان در ادامه، بر مرحوم نائین اشال کرده و مفرماید: «و منه یعلم فساد ما توهمه بعض اجلّة العصر». مراد از
این «بعض اجلّة العصر»، وقت مرحوم اصفهان در حاشیهاش اشاره مکند، معمولا مرحوم نائین است. مفرماید بعض از
اجلهی زمان از بزرگان گفتهاند «یحدث بسبب عقد الفضول ربط البدلیة بین المالین ضعیفاً و یتقوی بالإجازة و یرتفع بالرد»؛
وقت انشاء فضول مآید، ی ربط بدلیت بین المالین که محقق شده (یعن این مال، بدل آن مال شد) که این ربط بدلیت ضعیف

است و وقت مال اجازه داد، با اجازه قوی مشود و در نتیجه مال متواند رد کند.

مرحوم نائین مگوید الآن ی کس، به انشاء فضول مبیع و جنس شما را به دیری فروخت، اصفهان و سید مگویند برای
دیری هیچ علقهای بین او و این مال ایجاد نمشود. مجرد اینه دیری طرف للعقد است، این هم سبب ایجاد علقه نمکند.
نائین فرموده است که ربط ایجاد مشود به نحو بدلیت و ربطٌ ضعیف، اما این ربط وقت مال اجازه داد، تقویت مشود،
ری برای غیر سلطنت ایجاد کند ولو ادنتواند نسبت به مال دینم ،فرماید از بدیهیات است که اجنبم مرحوم اصفهان
چیزی که مال من نیست، مال زید است، من که نسبت به این مال اجنب ت را. ییمراتب سلطنت و ضعیفترین مراتب مل

هستم، برای دیری ی مرتبهی ضعیفهی از ملیت ایجاد کنم. مفرماید بدیه است که اجنب نمتواند این کار را انجام بدهد.

ی جواب دوم هم باز مرحوم اصفهان مدهد که این ربط بدلیت که شما گفتید مراد چیست؟ بدلیت در چه چیزی است؟ آیا
بدلیت در جابجای مان خارج است (یعن این جنس برود جای آن پول و آن پول بیاید جای این جنس) که مراد، این نیست،
بله قطعاً مراد از بدلیت، بدلیت در ملیت است یعن تا کنون تو مال این پول بودی و دیری هم مال این مال، حال تو بشو
مال این مال و دیری هم بشود مال این پول، ربط مشود ربط ملیت. بعد مفرماید ما مرر گفتیم ملیت شرعیه و عرفیه

.(این ی) امر اعتباری است ی

امور اعتباری ی امور بسیطه هستند و در امور بسیطه شدت و ضعف وجود ندارد، یا هست یا نیست (این دو).

در نتیجه، محقق اصفهان اساس کلام نائین را مزند و مفرماید اصلا اینجا شدت و ضعف معقول نیست، ملیت شرعیه و
ملیت عرفیه ی امر اعتباری است، امور اعتباریه امور بسیطهاند؛ یا موجودند یا موجود نیستند، اشتداد و ضعف در آنها مطرح

نمشود. لذا در آخر مفرماید: «فالتوهم المزبور»؛ توهم که بعض از اجلهی عصر کردند ثبوتاً و اثباتاً فاسد است.[4]

به مرحوم سید مگوئیم شما مگوئید با انشاء فضول بین آن طرف مقابل اصیل و این مال علقهای ایجاد نشده، پس اجازه به



چه وجه مال انجام بدهد؟ اگر علقهای نیست مال چه چیزی را اجازه مدهد؟ مفرماید «نعم للمال ان ینقله إلیه
بالإجازة»؛ مال متواند با اجازه، این مبیع را نقل بدهد «و مثل هذا حم شرع و لا یعدّ من العلقه»؛ این جواز اجازه، از

احام شرعیه است نه اینه ی علقهای بین آن شخص و این مال ایجاد شده باشد.[5]

باز مرحوم اصفهان در دلیل سوم که مخوانیم، که مگوئیم اگر این ربط معنا نداشته باشد (چون شما مگوئید بین آن و مال
علقهای ایجاد نشده) پس اجازه چه معنا دارد؟ و فارق بین اجازه و ربط چیست؟ باز در آنجا مرسیم و ان شاء اله بیان مکنیم.

دو اشال دیر مرحوم سید یزدی

پس تا اینجا مرحوم اصفهان و مرحوم سید مفرمایند اصلا علقهای ایجاد نشده که شما (یعن مرحوم شیخ) بفرمایید با رد، این
علقه قطع مشود.

اشال دوم: (که مرحوم سید دارد و در کلام مرحوم اصفهان نیست) مفرماید اگر شما به قاعدهی سلطنت تمس کنید گرفتار
تعارض مشوید؛ زیرا از ی طرف شما به قاعدهی سلطنت تمس مکنید بر اینه مال، سلطنت بر رد دارد و متواند رد
کند (که ما نیز گفتیم این نیست)، مفرماید اگر این قاعدهی سلطنت بوید این سلطنت بر اجازهی بعد از رد هم دارد (چون

مقتضای سلطنت بر مالش همین است)، لذا با هم تعارض پیدا مکنند.

اشال سوم: (که باز مرحوم سید مکنند و در کلام اصفهان نیست) آن است که خود شیخ قبلا فرموده قاعدهی سلطنت در آن
مواردی است که ما به دلیل دیر، آن سلطنت را اثبات کرده باشیم که مشروع است. مثلا با ادلهی دیر مگوئیم بیع مشروع
است، وقف مشروع است، اجاره مشروع است. ادلهی دیر مآید اصل مشروعیت را درست مکند و قاعدهی سلطنت مگوید
شما بر این موارد (که مشروعیت آن قبلا با ادلهی دیر ثابت شده است)، سلطنت دارید و هر کاری مخواهید بنید، اما
قاعدهی سلطنت، مشرِع نیست یعن ی چیزی که ش داریم آیا مشروع است یا نه؟ قاعدهی سلطنت نمتواند او را تشریع کند.

مثلا نمدانیم آیا با إعراض از مال، ملیت از بین مرود یا نه؟ در باب ازالهی ملیت با بیع، هبه، وقف، ازالهی ملیت مشود،
اما نمدانیم به مجرد اعراض از مال، ملیت زائل مشود یا نه؟ نمتوانیم به قاعده‌ی سلطنت تمس کنیم و بوئیم قاعده
سلطنت مگوید اعراض مزیل ملیت است. البته طبق مبنای شیخ این اشال وارد است و برخ هم قائلاند که قاعدهی
سلطنت، عنوان مشرعیت را دارد. خود ما نیز در بعض از مباحث گذشته، همین نظر را پذیرفتیم که قاعدهی سلطنت نیز مشرِع

است. پس این اشال سوم اشال مبنای است و خیل مهم نیست.[6]

نتیجه آنه؛ ما نیز با مرحوم اصفهان و مرحوم سید موافقیم در اینه به قاعدهی سلطنت نمشود به سلطنت بر رد استدلال کرد
و همین که فرمودند علقهای ایجاد نمشود با انشاء فضول تا بوئیم این سلطنت بر ردِ علقه دارد. ی بیان استدلال دیری هم به

قاعدهی سلطنت هست که بعد عرض مکنیم.

فردا شهادت امام عسری(علیه السلام) است و شهادت آن حضرت را به فرزند بزرگوارشان حجت ح، امام زمان (عج)
صاحب العصر، صاحب الامر، ول اله الاعظم تسلیت عرض مکنیم و امیدواریم که همهی ما مشمول دعای امام عسری و

دعای امام زمان(علیه السلام) قرار بیریم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین



«هذا، مع أنّ مقتض سلطنة الناس عل أموالهم تأثير الرد ف قطع علاقة الطرف الآخر عن مله، فلا يبق ما يلحقه ـ   [1]
الإجازة، فتأمل.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص426.

[2] ـ «و أما الوجه الثالث و هو دليل السلطنة ففيه أولا أنّا لا نسلّم حصول الغفلة للطرف الآخر حتّ يحتاج إل قطعها بل المال
بعد بيع الفضول باق بحاله و لم يتعلّق به حق الغير» حاشية الماسب (لليزدي)، ج1، ص159.

[3] ـ «ثانيها: ما أشار(رحمه اله) إليه أيضا من اقتضاء عموم دليل السلطنة عل قطع علاقة الطرف الآخر عن ماله. و فيه: أنّه لا
علاقة بالإضافة إل المال إ علاقة الملية أو علاقة الحقية، و من الواضح عدم تحقق أدن مرتبة من الملك و الحق للطرف الآخر
بإنشاء الفضول، و مجرد صيرورته طرفا للعقد إن كان منافيا لسلطان المالك فلا بد أن لا يحدث من الأول، و إ فلا مانع من بقائه

إل الآخر.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐ الحديثة)، ج2، ص186‐185.

[4] ـ «و منه يعلم فساد ما توهمه بعض أجلة العصر، من أنّه يحدث بسبب عقد الفضول ربط البدلية بين المالين ضعيفا و يتقوى
بالإجازة و يرتفع بالرد. إذ من البديه عدم ولاية للأجنب عل إحداث مرتبة من الملك و لو ضعيفة بالإضافة إل مال الغير، مضافا
من الاعتبارات، و ه ية الشرعية و العرفية ليست إمرارا أنّ المل ية، و قد مربلحاظ المل البيع ليست إ أنّ البدلية ف إل
بسيطة لا يجري فيها الحركة و الاشتداد المختص ببعض المقولات، فلا يعقل خروج الاعتبار الحادث بعقد الفضول من حد
الضعف إل حد الشدة بإجازة الملك، فالتوهم المزبور ثبوتا و إثباتا فاسد.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط‐ الحديثة)،

ج2، ص186.

[5] ـ «نعم للمالك أن ينقله إليه بالإجازة كما كان له أن ينقله إليه قبل هذا البيع بالبيع و مثل هذا حم شرع و لا يعدّ من العلقة
كيف و إ كان بيع الفضول حراما لأنّه تصرف ف مال الغير بإحداث هذه العلقة و أيضا لازم ذلك أن يجوز للمالك أن يقطع
سلطنة الناس أو خصوص شخص خاص عن ماله بجواز شرائه و ليس كذلك قطعا و ذلك لأنّه كما أشرنا إليه من الأحام

الشرعية لا العلاقات الثابتة للأجانب.» حاشية الماسب (لليزدي)، ج1، ص159.

ماله و ثالثا قد مر سلطنته عل لأنّه مقتض لطنة متعارضة لأنّ مقتضاها جواز أن يجيز بعد الرد[6] ـ «و ثانيا نقول إنّ قاعدة الس
من المصنف(قدّس سره) سابقا أنّ قاعدة السلطنة إنّما تثبت نفوذ التصرفات الثابتة بالشرع كالبيع و الهبة و نحوهما لا جميع ما
أراده المالك إذ ليست مشرعة فه تنفع ف جواز سائر ما ثبت صحته شرطا و لذا نقول إنّ المال لا يمن أن يخرج عن الملك
بالإعراض من جهة قاعدة السلطنة و كذا إذا أراد نوعا من المعاملات غير المتعارفة المعهودة فإنّه لا يمن إثباته بهذه القاعدة و

لعلّه إل ما ذكرنا أشار بقوله فتأمل.» حاشية الماسب (لليزدي)، ج1، ص159.


