
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۰۵ آذر ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

دیدگاه محقق نائین بر اینه چرا فضول در معاطات جریان ندارد؛ نه طبق قول به اینه معاطات مفید اباحه است و نه طبق این
بیان شد. محقق خوی ،در جواب از مرحوم نائین از محقق خوئ یت است و همچنین فرمایشقول که معاطات مفید برای مل
فرمود کلام استاد ما مرحوم نائین، طبق مبنای معروف در باب حقیقت انشاء (که عبارت است از «ایجاد المعن باللفظ»)،
درست است، اما طبق مبنای خود ما (که حقیقت انشاء، ابراز اعتبار نفسان است)، درست نیست. تعلیقهای که در اینجا بر

فرمایش آقای خوئ داریم این است که کلام مرحوم نائین، اصلا ارتباط به مبان انشاء و حقیقت انشاء ندارد.

بر مرحوم نائین ال محقق خویاش

مرحوم خوئ، کلام استادشان مرحوم نائین را طبق مبان موجود در باب انشاء بیان کرد (اختلاف که در حقیقت انشاء وجود
اگر حقیقت انشاء را همان تفسیر معروف کنیم (که عبارت است از «ایجاد المعن (حدّی تا ی منته) دارد) و قبول کردند
باللفظ») مشهور مگویند انشاء یعن ایجاد ی معنای به لفظ، این ایجاد در مورد فضول در معاطات (فقط اگر بخواهد مفید
ملیت باشد) این ایجاد «لا یتصور إلا من المال). به بیان دیر؛ نائین فرمود ملیت یا از راه «ایجاد الماده ف ضمن الهیئة»

است یعن به عنوان قول بوئیم «ملّتُ»، یا باید به فعل مال باشد. فقط مال متواند برای غیر، ایجاد ملیت کند.[1]

محقق نائین در ادامه مفرماید این ایجاد ملیت با فعل، فقط کار مال متواند باشد و مال است که متواند با فعل ایجاد
کند، اما بایع فضول با فعل نمتواند ایجاد کند، اما محقق خوئ مفرماید طبق مبنای ما (که اتفاقاً مختار ما نیز، همین است)،
که انشاء، ابراز اعتبار نفسان است، اگر بحث ایجاد نباشد، مجرد ی اعتباری باشد، کاف است و این اعتبار، خفیف المؤونه

است و بایع فضول نیز، متواند اعتبار کند ملیت این مال غیر را برای دیری و با فعل خودش ابراز کند.

بنابراین، بر اساس دیدگاه مشهور، «ایجاد الملیة بالفعل» فقط منحصر به مال مشود، اما بر اساس مبنای محقق خوی، ابراز
اعتبار نفسان منحصر به مال نمشود.[2]

ال محقق خویپاسخ به اش

ممن است مرحوم نائین بوید همین جا، همین حرف را ما مزنیم یعن وقت با فعل نمشود چیزی را ایجاد کرد، فعل غیر
مال، مبرز برای اعتبار قرار نمگیرد یعن فعل غیر، قابلیت ابراز ندارد. به بیان دیر؛ مرحوم نائین مگوید شما که مبنایتان،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ابراز اعتبار است، مبرِز باید صلاحیت مبرِزیت داشته باشد و من ادعا مکنم فعل غیر مال، صلاحیت برای مبرزیت ندارد و
آنه صلاحیت برای مبرزیت دارد، فعل مال است. در نتیجه فرق میان مبنای مشهور و غیر مشهور وجود ندارد.

فرق این است که ی را مورد مناقشه و توجه قرار نداند. اساس کلام نائین اساس کلام نائین ،ر سخن؛ مرحوم خوئبه دی
بین القول و الفعل وجود دارد و آن فرق این است که مال متواند با اجازه، نتیجهی قول را به خودش نسبت بدهد، اما در فعل،
ما چیزی به نام نتیجة الفعل و حاصل مصدر نداریم تا مال بخواهد به خودش نسبت بدهد و در فعل، مصدر و حاصل مصدر
ی است. وقت مصدر و حاصل مصدر ی شد، این فعل از چه کس صادر شده؟ از این بایع فضول و برای خودش است،
هزار بار هم مال اجازه بدهد، این فعل، فعل مال نمشود و به همین دلیل، محقق نائین تعبیر کرد «الشء لا ینقلب أما هو

علیه»[3].

بنابراین، همانگونه که بر اساس دیدگاه مشهور، موجد در ایجاد المعن باللفظ، باید فعل مال باشد و ایجاد الملیة، فقط به فعل
مال است، در اینجا نیز مبرز از اعتبار، باید فقط فعل مال باشد. مثلا؛ اگر شما ی اعتباری کنید، من بخواهم مبرزش را
درست کنم، فایدهای ندارد. اگر بخواهیم فعل خودش را مبرز قرار بدهیم، باز فایده ندارد، بله باید آنچه هست، اعتبار و مبرزش
از مال باشد. آنچه محقق خوئ را مقداری وادار کرده که این فرمایش را بوید این است که اعتبار خفیف المؤونه است (دیروز
فعل ال ندارد)، اما مبرز چیست؟ اگر خودم یکنم که همهی قم مال من است، اعتبار که اشعرض کردم من الآن اعتبار م

انجام بدهم، فعل من غیر مال، نمتواند مبرز باشد و قابلیت مبرزیت ندارد.

خلاصه آنه؛ محقق خوئ بحث را در انشاء و حقیقت انشاء برده است، اما محقق نائین مطلب را متمرکز کرده روی قول و
فعل، فرقش این است که در قول، ما ی حاصل مصدر داریم و مال این حاصل مصدر را با اجازه به خودش اسناد مدهد،
اما در فعل، این حاصل مصدر را نداریم، در فعل ی فعل خارج است و ی اعطا است، این اعطا و عطا ی است، این فعل
نیز «صدَر من البایع» و اگر مال هزار بار هم بوید «اجزت الشء»، «لا ینقلب أما هو علیه» یعن نمتوان گفت بعد از

«اجزت»، این فعل شد فعل مال. در جلسه بعد، به بررس پاسخ مرحوم امام خمین مپردازیم.[4]

درباره خوف اله ته اخلاقن

بحث ما در هفته گذشته، راجع به خوف از خداست که خداوند خوف از خودش را روزیِ از ما قرار بدهد. در بعض روایات
تعبیر داریم که «لا یصلحه إلا الخوف»[5]، انسان گاه داریم منشأ و اساس و ریشهی برای اصلاح نفس خوف از خداست. حت
اوقات مگوید من چه راه را ط کنم برای اینه خودم را اصلاح کنم؟ مخواهم خودم را اصلاح کنم که البته خود این تنبه،
ها این تنبه را هم متأسفانه ندارند. در درس قبل گفتم و اجازه بدهید همین را عرض کنم چون خیلاست و خیل قدم بسیار مهم
خاطرهی تلخ برایم بود. ی وقت شخص به من گفت فلان آقا، پشت سر شما این حرف را زد و نسبتهای غیر واقع، من
گفتم برو از قول من پیغام بده که حالا دنیا مگذرد، اما برای قیامت چه فری کردی و من از تو نخواهم گذشت! آنچه تلخ است
این است که به من گفت اینقدر وزر و وبال دارم این هم روی آنها، به این معناست که هنوز تنبه پیدا نرده، هنوز فر قیامت و
داند، طلبه هم هست و عمامه به سر دارد، ادعا هم دارد، گفته بود که من وزر و وبال، خیلردن و حساب و کتاب را بازی مم

بر ذمهام است این هم روی بقیه.

باید اول تنبه پیدا کند، به فر اصلاح خودمان بیفتیم، قبول کنیم که خیل اشال داریم، قبول کنیم خیل لغزش داریم، انسان
از روایات دارد «لا یصلحه إلا الخوف»، تنها راه کند؟ در بعضه چه چیز آدم را اصلاح مآید سراغ اینباورش شود، م وقت
که وجود دارد این است. در آن روایت که جلسهی گذشته خواندم از اب عبیده که از امام صادق فرمود «المؤمن بین مخافتین؛
ذنب قد مض لا یدری ما صنع اله فیه»؛ آن گناه گذشتهای که انجام داده و نمداند خدا با او چار مکند در مورد این گناه،



آیا مگذرد یا مبخشد؟ ما نباید بوئیم حالا اگر ی قطره اش از خوف از خدا ریختیم قضیه تمام شد. این روایات که هست،
به نظر من عمدتاً عنوان مقتض را ذکر مکند یعن ی قطره اش که انسان در دل شب از خوف از خدا مریزد، این اقتضا
را دارد که تمام گناهان را از بین ببرد، اما فر ننیم با همان قطره اش، تمام گناهان از بین رفت، این اقتضاست، اینها عنوان

علّیت تامه را ندارد.

گناه شود کسگیرند بر انسان که چطور معدهای خُرده م ه الحسین علیه السلام همینطور است، باز یدر مورد ابا عبدال
کند و ی عمر گناه کند با ی قطره اش در جلسهی امام حسین و مغفوره واقع شود، جوابش این است که این اقتضاست
یعن اینقدر این اش اهمیت دارد که مقتض ی چنین چیزی است، اما نباید بوئیم خیل خُب، من کلّ گناه کردم امروز هم
ی قطره اش برای امام حسین ریختم و تمام شد رفت. معلوم نیست! خدا با ما چه مکند روز قیامت؟ این اقتضا را الحمدله

توفیق پیدا کردیم حاصل شد.

باز داخل پرانتز عرض کنم مبینم گاه اوقات که از تلویزیون هم پخش مشود، مسخره هم مکنند که ی کس ربا خورده و
... روز عاشورا ی لباس مش مپوشد و ما مگوئیم این شیعه است؟! در جواب او باید گفت بله که این شیعه است! بله که
این اش اقتضای این را دارد که اگر به عدد ریها هم گناه کرده باشد، خدا از او بذرد، چون اینقدر قضیهی امام حسین(عليه
السلام) اهمیت دارد، اینقدر مصیبت امام حسین(عليه السلام) عظیم بوده که اینها در مقابل آن چیزی نیست برای خدا. ول این

عنوان اقتضا را دارد، نیائیم در تلویزیون بوئیم همهی اینها، حرف است، این حرفها غلط است، اصلا این آدم شیعه هم نیست!

 این درست نیست و برخلاف فرهن و معارف ماست، این اقتضا را دارد همانطوری که اگر انسان اش بریزد از خوف از
خدا اقتضای این را دارد، اما باز باید خوف باق باشد، باز کنارش باید این خوف باشد که خدا روز قیامت با انسان چه مکند؟
«ذنب قد مض لا یدری ما صنع اله فیه، عمر قد بق لا یدری ما یتسب فیه من المهال»؛ نمداند آینده چه مهال را اکتساب
مکند؟ گاه اوقات در دعاها دید که امام سجاد(عليه السلام) یا ائمه دیر مگویند خدایا اگر بخواهد عمر ما مرتع برای شیطان
باشد (این هم از دعاهای خیل خوب و ناب است که ما باید داشته باشیم)، خدایا اگر عمر ما بخواهد مرتع برای شیطان باشد

جان ما را بیر، عمر ما را اضافه نن، ادامه نده.

حالا انسان نمداند، فردا از خانه بیرون مآید با حالت کفر برمگردد یا شرک، فسق برمگردد، با کولهباری از فسق و فجور
برمگردد، با کولهباری از سوء ظنها، با کولهباری از گناهها برمگردد، نمدانیم چه مشود. لذا آدم باید خوف داشته باشد هم
نسبت به گذشته، هم نسبت به آینده. «فهو لا یصبح إلا خائفا»، فقط انسان باید خائف باشد آن وقت این تعبیری که مخواستم
خورد، نماز انسان وقتعرض کنم و آویزهی گوشه ما باشد «و لا یصلحه إلا الخوف»، نمازی که در آن خوف نباشد به درد نم
به درد مخورد که واقعاً خوف انسان را زیاد کند و بعد از نماز آدم ببیند که آن خوفش از خدا بیشتر شد. البته به همان میزان
باید رجاءش هم بیشتر باشد، در روایات هست. بعد از نماز انسان ببیند خوفش نسبت به خدا چ شد؟ امیدش چه شد؟ اگر نماز
خواندیم دیدیم هیچ تغییری در ما به وجود نیامد، خدا برای ما همان خداست، نه رجاء و نه خوفمان اضافه شد این اصلا نماز

نیست!

علم باید برای ما خوف بیاورد، هر چه این دقتهای علم را زیادتر کنیم، ی از منشأهای این دقتهای عجیب و غریب فقها و
اصولیین خوف از خداست، مخواهند اینقدر همهی زوایای بحث را بفهمند تا درست به حم برسند و الا اینها بیار نبودند هر
کدام ی حرف بزند و دیری إن قلت بوید! مر تفنن در بحث است و یا خدای نرده جدل در کار است، چرا فقهای ما اینقدر
دقت مکردند؟ برای اینه خوف دارند از اینه مبادا ی چیزی را سرسری بیرند و حم را درست نفهمند، مبادا ی استدلال

ضعیف برایشان قوی جلوه کند و بخواهند ی حم به خلاف حق، ی فتوای به غیر حق در اینجا بدهند، لذا دقت مکردند.



چطور ما گاه اوقات در ی ساختمان ساختن اینقدر دقت مکنیم، البته خوب هم هست و این دستور اسلام است آدم هر
کاری مکند خیل محم و متقن انجام بدهد اما حالا به این بحثهای که مخواهیم حم خدا را پیدا کنیم ببینیم آیا فضول در
معاطات مآید یا نه؟ بوئیم عقلا مآورند و تمام شد رفت، این مقدار کاف نیست برای جواب روز قیامت، انسان مخواهد
قیامت جواب این حم را بدهد، جواب این فتوا را بدهد، علم باید برای ما خوف بیاورد، سع کنیم این درسها را که مخوانیم،
واقعاً ظهر که برمگردیم، شب که برمگردیم هر مطالعهای که مکنیم چه تفسیر، فقه، اصول، فلسفه، هر چه باشد، مقرون به
این باشد که درجه خوف ما را بالا برود و الا ما با عوام فرق نمکنیم! علم در صورت مایز بین ما و عوام است که برای ما
خوف بیاورد. هر چه هم درجات علم بالاتر برود، خوف بیشتر مشود انسان هر چه معرفتش به خدا بیشتر شود خوفش بیشتر

مشود، هر چه توجهش به عظمت خدا، قدرت خدا بیشتر شود خوفش بیشتر مشود، این امری است که ملازمهی قهری دارد.

انسان که خوف ندارد خدا را اصلا ناظر نمداند، این روایت هم روایت عجیب است امام صادق(عليه السلام) فرمود: «یا
اسحاق خفِ اله کأنّ تراه»[6]؛ به اسحاق فرمود از خدا بترس گویا داری خدا را مبین. این «کأنّ تراه» باز درست است
معنای ظاهریاش این است که اگر خدا را ببین یا به منزلهای که مبین چطور انسان مترسد از ی وجود خیل قوی، عظیم،
گویا خدا را مبین، ول باز دقیقترش این است که دائماً ببین. اگر مخواه خوف دائم باشد همیشه خدا را ببین. «و إن

کنت لا تراه فإنه یراک»، این حدیث را غالباً شنیدید، اگر تو خدا را نمبین، خدا که تو را مبیند.

«فإن کنت تراه أنه لا یراک فقد کفرت»؛ اگر اعتقاد داشته باش خدا تو را نمبیند، کافر شدی «و إن کنت تعلم (این خیل مهم
است) أنّه یراک ثم برزت» یا در بعض از نسخهها دارد «بارزت له بالمعصیة»؛ اگر معتقدیم خدا ما را مبیند، اما با خدا با
معصیت مبارزه و مقابله کردیم، مگوئیم ولو مبین ما معصیت مکنیم، امام مفرماید مدان چار مکن؟ «فقد جعلته من
أهون الناظرین إلی»؛ تو خدا را اینقدر پائین آوردی که اهون الناظرین کردی، چطور اگر ی حیوان ـ نعوذ باله ـ در ی جا
باشد انسان حاضر نیست گناه کند (بچه که هیچ! ی حیوان در ی جای باشد آن انسان که ی مقداری حیا دارد مگوید
مخواهم گناه کنم این حیوان نبیند)، اگر انسان مداند خدا او را مبیند اما مع ذل گناه مکند، این نه تنها خودش را بدبخت
مکند، نه تنها نامهی اعمالش را سیاه مکند، اینقدر خدا را ما داریم پائین مآوریم، من اهون الناظرین یعن اصلا نظر او «کلا
نظر» است، دیدنِ او مثل ندیدن است، ضعیفترین ناظرین، سستترین ناظرین، کوچترین ناظرین یعن خدای که در آن

درجهی بالای ناظرین است ما اینطوری تنزلش دادیم.

ندارد، مال هر کس گیرمان آمد عیب وئیم از هر جایکنیم برا تصرف م داریم مال خوف به همین معناست که وقت
مخواهد باشد، مال دیری دستمان هست راض هست یا نه؟ حالا اگر راض هم نبود چیز مهم نیست، ی استغفاری

مکنیم؟! ما اگر استدلالمان این باشد که گناه مکنیم و بعد استغفار مکنیم، باز هم خدا را از اهون الناظرین قرار دادیم.

در درجهی اول خودم را عرض مکنم و نران منم بیشتر همین است که خائف نیستم! خوف به این زودی برای انسان حاصل
را در بحث گذشته اصول خواندم که خیل وئیم انسان خائف است. روایتشود بنم ائمگفتن و توجه شود، حالا با ینم
روایت عجیب است، روایت دارد «إنّ حب الشرف و الذکر لا یونان ف قلب الخائف»[7]؛ این ی از علائم قلب خائف است که

حب شرف و حب ذکر نداشته باشد! همهمان کم و بیش داریم.

شما این سؤال را چطور جواب مدهید، اگر بوئیم پس شیعه کس است که اصلا گناه نند، مسلمان کس است که اصلا گناه
نند، استغفار بر چه چیز بند؟ برای چه اش بر امام حسین بریزد؟ البته نمگویم اش بر امام حسین، فقط برای ذنوب است،
ول این حرف در روایات آمده که مقتض غفران و مغفرت خداست. بوئیم آنهای که در این مجلس امام حسین آمدند همهشان
را بپرسیم کس ربا نخورده باشد، کس ظلم نرده باشد، انفاق کرده باشد و ...، یعن ی آدم که صد در صد واجبات را انجام
داده و محرمات را ترک کرده، پس این اشش موجب چه غفران مشود؟ اینها مربوط به کمال است. ائمه دنبال این بودند که



شیعیانشان کامل باشند، حالا اگر ی شیعهای خدا نرده رباخوار است، این جن با خدا هم دارد (که البته ما آن آیه شریفه را
قبول داریم که به این معنا باشد که «و إن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من اله»[8] معنایش جن با خدا نیست بله معنای دیری
ر خوارجگوئید کمکم فوئیم این اسلام ظاهری هم ندارد، مسلم که هست، شما این را مدارد)، اما به این معنا نیست که ب

مشود که بوئیم کس که گناه کرد، باید توبه کند؛ چون از اسلام خارج شده، به آنجا منته مشود این فر.

این روایت که مگوید اگر انسان خوف نداشته باشد گناه کند «فقد جعلته من اهون الناظرین» یعن ی گناه بزرگتر کردی
اینجا، غیبت مکن، تهمت مزن، دزدی مکن این ی گناه، اما اگر مدان خدا تو را مبیند و برایش ارزش قائل نمشوی
و او را اهون الناظرین قرار دادی، این هم گناه بزرگتر است، ما آنها را نمگوئیم که ی کس مگوید من همهی گناهان را
انجام مدهم و بعد هم مروم امام حسین من را درست مکند، این نمشود! لذا عرض کنم آن اقتضاست، این اقتضا را هم
خراب ننیم نوئیم این اقتضا مال آدم است که نماز شب را هم مخواند و هیچ گناه هم نمکند درجهی بالای هم دارد،

انفاق مکند، خمس مدهد و نمازهایش را درست مخواند.

مقتض غفران ذنوب است، برای چه کس شود، مقتضکه برای امام حسین ریخته م این است که آیا این اش سؤال اساس
است؟ برای کس است که ی لغزشهای دارد، اما کنارش هم خوبها و اعتقادات دارد که ما مگوئیم حتّ گاه اوقات ممن
است برای غیر مسلمان هم این اثر داشته باشد که آن در جای خودش هست. عل ای حال این فقد جعلته من اهون الناظرین آدم

را ملرزاند، با خدا اینطوری ننیم، خدا را اینطوری اینقدر تنزل ندهیم با اعمال و رفتارمان.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نته: همانگونه که در کتاب «کفایه» بیان شده «ایجاد المعن باللفظ» است و اگر از مشهور سؤال کنیم فرق بین خبر و
انشاء چیست؟ مگویند در خبر، ایجاد معنا ندارد، حایت است، اما در انشاء، ایجاد المعنا باللفظ است.

المذاهب المعروفة ف لّف و ان كان له وجه علالبيع اما بإيجاد المادة أو بفعل الم ة في[2] ـ «و فيه انّ انحصار إفادة المل
الإنشاء و لو كان مع ذلك قابلا للمناقشة، الا انّه لا وجه له بناء عل ما ذكرنا من انّ الإنشاء ليس الا اعتبار النفسان و إظهاره بمبرز
ف الخارج، لأنّ الفضول أيضا يعتبر ذلك المعن لمان كونه سهل المئونة و خفيف الاعتبار و يبرزه ف الخارج بمبرز سواء كان
ذلك المبرز فعلا أو قولا، فإنه عل كل حال يون مصداقا للبيع و قد تقدم ذلك منه ف المعاطاة مع جوابه.» مصباح الفقاهة

(الماسب)، ج4، ص131.

[3] ـ «و الفرق بينه و بين القول هو أنه يمن انفاك حاصل المصدر من المصدر ف الإنشاء القول فإذا أجاز المالك و أسنده
إل نفسه وقع له و أما الفعل فاسم المصدر منه لا ينفكّ عن مصدره بمعن أنّه ليس للإعطاء اسم مصدر غير العطاء و هذا لا ينفك
عنه و بإجازة المالك لا ينقلب الفعل عما وقع عليه و نفس الإجازة أيضا ليست مصداقا للتّمليك حت تون كإجازة الإباحة و لو

كانت كذلك لانت ه المملة لا إعطاء الفضول.» منية الطالب ف حاشية الماسب، ج1، ص233.

[4] ـ «و أنت خبير بما فيه؛ فإنّ الفعل من الفضول الصادر بعنوان البيع، يون له عنوان ذات، هو الإعطاء و الإقباض، و عنوان
ثانوي؛ باعتبار صدوره عن قصد المعاملة، و بهذا الاعتبار يون بيعاً فضولياً معاطاةً، و إيقاعاً للتمليك، و قابً للإجازة، و بها
القول و ف الإضافة عنه، و الحصر ف تبديل طرف طابق النعل بالنعل. فنف ،الإنشاء القول ة كما فة الاعتبارييتتحقّق المل
الفعل الصادر من المالك، لا وجه له. و بالجملة: بيع الفضول المعاطات مركب من أمرين صحيحين: الفضول، و المعاطاة،

الموافقين للقاعدة.» كتاب البيع (للإمام الخمين)، ج2، ص210.



:(ع) قَالهدِ البع ِبا نع ذَّاءدَةَ الْحيبع ِبا نانَ عثْمع نب ليفُض نع ونُسي نع يسع ندِ بمحم نع يماهربا نب ل[5] ـ «ع
ا بِحصي  وكِ فَهالهالْم نم يهف بتَسا يدْرِي مي  قرٍ قَدْ بمع و يهف هال نَعا صدْرِي مي  ضذَنْبٍ قَدْ م نخَافَتَيم نيب نموالْم

خَائفاً و  يصلحه‌ ا الْخَوف‌.» الاف (ط‐ الإسلامية)، ج‌2، ص71، ح12.

[6] ـ «محمدُ بن الْحسن عن سهل بن زِيادٍ عن يحي بن الْمباركِ عن عبدِ اله بن‌ جبلَةَ عن اسحاق بن عمارٍ قَال قَال ابو عبدِ
اكَ ثُمري نَّها لَمتَع نْتنْ كا و تفَراكَ فَقَدْ كري  نَّهى اتَر نْتنْ كاكَ‌ فَاري نَّهفَا اهتَر  نْتنْ كا و اهنَّكَ‌ تَراك ‌هخَفِ‌ ال اقحسا ا(ع‌) يهال

برزْت لَه بِالْمعصية فَقَدْ جعلْتَه من اهونِ النَّاظرِين علَيكَ‌.» الاف (ط‐ الإسلامية)، ج‌2، ص68، ح2.

[7] ـ «عدَّةٌ من اصحابِنَا عن احمدَ بن محمدِ بن خَالدٍ عن بعضِ اصحابِه عن صالح بن حمزةَ رفَعه قَال قَال ابو عبدِ اله(ع‌) انَّ
و فَلا تَخْشَۇا النَّاس ‐هثَنَاو لج قَال و لَماءالْع بادِهع نم هال َخْشنَّما يا ‐هال قُولي لج و زع هال نفِ مدَّةَ الْخَوش ةادبالْع نم
ونَانِ في  ِرالذِّك فِ والشَّر بنَّ ح(ع) اهدِ البو عبا قَال و جاً قَالخْرم لَه لعجي هال تَّقي نم و ‐َالتَع كَ وارتَب قَال نِ‌ واخْشَو

قَلْبِ‌ الْخَائفِ‌ الراهبِ.» الاف (ط‐ الإسلامية)، ج‌2، ص69، ح7.

[8] ـ سوره بقره، آیه279.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=279

