
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۰۳ آذر ۱۳۹۳

(استصحاب تعليق)تنبیهات استصحاب
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه جلسه گذشته

مرحوم شهید صدر(رضوان اله تعال علیه) وقت که فرمایش مرحوم نائین را نقل مکنند، مطالب را در مورد این فرمایش
مرحوم نائین ذکر مکنند که من مناسب دیدم در این بحث مطالب ایشان را ی اشارهای کنیم، ولو اینه اصل کلام نائین را
ما توضیح دادیم و در بحث دیروز هم ی توضیح بیشتری عرض کردیم. اما ببینیم فرمایش ایشان چیست و چه نات را در اینجا

مطرح کردند؟[1]

توضیح کلام مرحوم نائین توسط مرحوم صدر

مفرمایند مرحوم محقق نائین بعد از اینه ذکر کردند که ش در اینه آیا این ذبیب حلال است یا حرام؟ این ناش از این است
آیا حرمت در فرض غلیان برای عنب ف ق است؟ مجعول اولدر عنب آیا توسعه دارد یا مضی دانیم آن مجعول اولکه ما نم
جمیع حالات العنب است که از جملهی حالات ذبیب بودن است، یا اینه مجعول حرمت در فرض غلیان در حال خصوص
عنبیت است. مفرمایند بعد از اینه ایشان این مطلب را ذکر کرده اشال را برای خودش بیان کرده و آن این است که میزان
حومت این است که ما ی موضوع دارای اثر داشته باشیم، ی اصل در موضوع جاری مشود و ی اصل در اثر، و با
وجود جریان اصل در موضوع دیر نوبت به جریان اصل در اثر نمرسد و در نتیجه اصل در موضوع حاکم در اصل بر اثر

است.

ایشان به مرحوم نائین نسبت مدهد که نائین میزان در حومت را بر اساس این ایرادی که برخودش وارد کرده این است که
میزان حومت این است که اگر دو تا اصل داریم ی در موضوع جاری است و ی در اثر، اصل جاری در موضوع، حاکم در
اصل جاری بر اثر است این میزان حومت بین الاصلین است و بعد مستشل به نائین مگوید این میزان در ما نحن فیه وجود
ندارد. این اصل که به عنوان استصحاب تعلیق است عنوان موضوع را برای استصحاب تنجیزی ندارد و آنچه که در
استصحاب تنجیزی است به عنوان اثر برای آنچه که در استصحاب تعلیق است نیست، پس ملاک حومت در اینجا مطرح

نیست.

«إذ ليس أحد مصب الشين موضوعاً للآخر»، بعد مفرمایند نائین اشال را مطرح کرده اما جواب واف و درست از این
اشال نداده، «يقول ف جواب الإشال ما لا يف بحل المطلب» مرحوم آقای صدر مفرماید نائین در جواب مگوید اینه ما
بوئیم ی موضوع باید باشد و ی اثری داشته باشد اصل جاری در موضوع حاکم بر اصل جاری در سبب است این در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


شبهات موضوعیه است. اما در شبهات حمیه «فلا یوجد ش ف الموضوع»، ما اصلا در شبهات حمیه ش در موضوع
نداریم «حت یون الاصل ف الموضوع و الحاکم» تا اصل در آن موضوع جاری کنیم و حاکم باشد.

لذا مفرماید نائین آمده میزان حومت را در جواب اشال عوض کرده است. در جواب اشال مستشل فرموده میزان
حومت این است که «کون الاصل ف احد الشین ملغیاً للش الآخر»، اگر اصل که در ی از این دو ش ما جاری کردیم
ش دیر را از بین برد و القا کرده این میزان برای حومت است دون العس. یعن اگر ما دو تا اصل داشته باشیم در دو تا
ش، اگر دیدیم در ی جاری کردیم ش دیر از بین مرود اما اگر در دیری جاری کردیم این ش باق مماند اینجا میزان
برای حومت است. بعد تعبیر مرحوم آقای صدر این است که نائین فرموده میزان حومت این است من دون فرقٍ بین

الشبهات الحمیة و الموضوعیه، اما فرق بین شبهات حمیه و موضوعیه نمکند.

تا اینجا آنچه که ما از فواید الاصول با دقت کلام مرحوم نائین را نقل کردیم، نائین در شبهات موضوعیه همان ملاک را قائل
است و در شبهات حمیه این ملاک را قائل است، یعن نیامده میزان را عوض کند، ی میزان برای حومت در شبهات
موضوعیه است و ی میزان برای حومت در شبهات حمیه است و فرقش همان بود که توضیحش را دادیم. در شبهات
موضوعیه باید احد طرف الش در مسبب اثرش شرع احد طرف الش در سبب باشد. ما در شبهات موضوعیه ی کبرای
مفروض داریم که مگوئیم «الماء طاهر مطهر» با استصحاب مآئیم این کبری را بر این مورد تطبیق مکنیم (یعن بر مورد
سبب) اما در شبهات موضوعیه نائین فرمود با قطع نظر از اصل ی کبری داریم، اما اینجا (یعن در شبهات حمیه) عبارت
مرحوم نائین که ما قبلا خواندیم این بود که «المسبب یسیر اثراً شرعیاً للسبب بالتعبد بالاصل الجاری ف السبب»، خود مسبب
د بالاصل، یعنمیه فقط فرمود نفس التعبکنیم و در شبهات حکه ما در سبب جاری م به نفس استصحاب ،شود اثر شرعم
بالاصل السبب، یقتض رفع الش المسبب شرعاً. حالا من نمدانم اینجا اشتباه از چه کس بوده چطور شده که اینطوری شده
است؟ این مطلب که ایشان مفرماید نائین آمده میزان را عوض کرده و در این میزان دیر فرق بین شبهات حمیه و
موضوعیه نیست، در اینجا تصریح دارند «من دون فرقٍ بین الشبهات الحمیة و الموضوعیه» این برخلاف آنست که در فوائد

الاصول آمده است.

اینه همیشه باید به اصل ی مطلب مراجعه کرد واقعاً مطلب مهم است، هر کس مطلب برایتان نقل مکند باز بروید اصل
مطلب را ببینید کجا و چطوری است؟

این جواب نائین «نفسه صحیح لام ففرمایند «و هذا الکنند مرا بیان م ه این کلام نائینباز مرحوم آقای صدر بعد از این
صحیح است «إلا أنّه طبقه عل المقام و فرض أنّ الاصل ف جانب الحم التعلیق رافع للأصل ف جانب حم التنجیزی» و
ملق للش ف مورده، من دون لن یبین وجهاً لذل، مفرمایند این فرمایش نائین درست است. یعن چه؟ یعن میزان الحومة
این است که اجرای اصل در احد الشین ش در طرف دیر را از بین ببرد این میزان الحومه است. مفرماید این میزان را
در ما نحن فیه جاری کردند و گفتند اگر ما آمدیم استصحاب را در اصل در سبب یعن در تعلیق جاری کردیم دیر ش در
سر إذاً فیبق ردند، «لن یبین وجهاً لذلفرمایند فقط تطبیق کردند اما وجهش را بیان نم ماند، منتهنم تنجیزی باق
المطلب قامضاً»، چرا؟ ایشان مفرماید نائین نفرموده چرا اگر ما اصل را در ناحیهی تعلیق، سبب هم تسامح مگوئیم، اگر
جاری کردیم دیر مجال برای ش در استصحاب تنجیزی باق نمماند، چرا؟ و بعد مفرمایند نتهی حومت را بیان نردند.

«و من هنا اعترض علیه سید الاستاذ»، مراد مرحوم آقای خوئ است، «و سید الحیم ف المستمس و غیرهما و لم یوافقوا
عل الحومة»، ما دیروز بیان کردیم مرحوم آقای خوئ دو اشال به نائین دارد که این دو اشال در خود کلمات نائین است و
ذکر نفرموده است. یعن را اصلا اساس کلام نائین شود گفت در مصباح الاصول هم مرحوم آقای خوئبه آن توجه داشته و م
آنچه در مصباح آمده، حالا اینها را باید بر عهده مقرر بذاریم. اساس جواب نائین که اساسش همین است که در شبهات حمیه



اجرای اصل در ناحیهی ی موجب این مشود که ش دیری القاء بشود و از بین برود، این اساس کلام مرحوم نائین است،
با توضیحات که خود نائین داده، به هیچ وجه این در مصباح الاصول مرحوم آقای خوئ نیامده است.

آقای خوئ در مصباح الاصول مفرماید نائین فرموده این اصل تعلیق یعن استصحاب حرمت معلقه، بر استصحاب حلیت
حومت دارد از باب سبب و مسبب، اصلا دیروز گفتیم ایشان اشتباه نقل مکند، نائین سببیت و مسببیت را در اینجا قبول

ندارد و آن را رد کرده.

مرحوم آقای صدر مفرماید نائین مخواهد اینجا ی از این دو اصل را ...، ما ی اصل داریم که استصحاب تعلیق است.
استصحاب تعلیق یعن استصحاب حرمت معلقه در حال عنبیت، مگوئیم این ذبیب در آن زمان که عنب بود دارای حرمت
معلق بر غلیان بود حالا هم استصحاب مکنیم همان حرم معلق بر غلیان را. استصحاب دوم استصحاب حلیت قبل الغلیان
است که مگوئیم قبل از اینه غلیان پیدا کند این ذبیب کان حلالا طاهرا، حالا هم حلیت و طهارت را استصحاب مکنیم. آقای
صدر مفرماید نائین مخواهد بوید این اصل اول بر این اصل دوم مقدم است. مفرماید اگر ایشان بخواهد این کار را
بند باید تمام اشالات که بر این اصل وارد مشود را دفع کند، مفرمایند ی اشال تنزلا نائین قبول کرده و آن اینه اشال

.م عقلگردد به استصحاب حاستصحاب قضیه تعلیقیه است و این برم این که استصحاب تعلیق

نائین فرمود اگر ما بخواهیم ملازمه را استصحاب کنیم، ملازمه ی امر عقل است، مفرماید این اشال را اینجا تنزلا قبول
کرده اما حرف عمدهی آقای صدر این است که مفرماید ی اشال دیری اینجا وجود دارد ما باید بفهمیم نائین با این اشال
چار کرده و آن اشال مثبتیت است؟ اگر ما حرمت معلقه را استصحاب کردیم این حرمت معلّقه لازمهی عقلاش عدم الحلیه

است چون وجود احد الضدّین عقلا ملازم با عدم ضدّ دیر است، این اصل مثبت را چار مکند نائین؟

منته این را باز به ی بیان دیری ذکر مکند مفرماید «و کان هنا اشال آخر عل استصحاب القضیة التعلیقیة لم یذکره
الشیخ النائین و هو یتوجه بناء عل مسل الشیخ النائین کما مض و هو اشال المثبیة، حیث یقال.» بیان اشال مثبیت این
است که مفرماید جناب نائین با استصحاب تعلیق حرمت معلّقه چار مخواهید کنید؟ اگر مخواهید با استصحاب حرمت
معلقه تنجز را درست کنید ابتداء و بدون واسطه بوئید استصحاب مکنیم حرمت معلقه را، با این استصحاب حرمت معلقه
همین استصحاب تعلیق، مگوئیم هذا منجز، مفرماید «فالقضیة تعلیقیة بنفسها غیر قابلة للتنجیزة»، قضیهی تعلیقیه خود تعلیق
است که هر دو طرفش فعل ز ندارد، تنجیز در جایت تنجه اگر غلیان بیاید و حرمت بیاید، این خودش قابلیو ملازمه، خود این

باشد.

پس اگر قضیهی تعلیقیه خودش به نفسها بخواهد منجز باشد هذا غیر صحیح، بنفسها نمتواند منجز باشد. پس چطوری باید
منجز باشد؟ مفرماید منجزیتش باید به واسطهی اثبات حرمت فعلیه باشد بوئیم این قضیهی تعلیقیه را استصحاب مکنیم
لازمهی این قضیهی تعلیقیه ی حرمت فعلیه است «و إن قصد به ترتیب الأثر العمل بتوسط اثبات الحرمة الفعلیة»، بوئیم این
حرمت فعلیه را مآورد و بعد از حرمت فعلیه منجزیت مآید. مفرماید «فهذا تمس بالاصل المثبت»، این تمس به اصل
مثبت است. ما در بیان قبلش رفتیم روی بیان نائین که بیان ایشان را بوئیم مفرماید اگر ما بخواهیم ی اثر عمل در قضیه
تعلیقیه بار کنیم اول باید حرمت فعلیه اثبات شود، بوئیم الآن اینجا ی حرمت فعل داریم بوئیم خود قضیهی تعلیقیه مثبت

حرمت فعل است، بعد که مثبت حرمت فعل شد تنجز مآید و این مشود اصل مثبت.

بعد مفرماید «فلابدّ أن نراه ما هو موقف المحقق النائین من هذا الاشال»، مفرماید نائین قبل از اینه بوید این بر آن مقدم
است این اشال مثبیت را چار کرده؟ چهار فرض در اینجا ذکر مکنند. مرحوم آقای صدر مگوید نائین برای اینه بوید
این استصحاب تعلیق مقدّم بر تنجیزی است باید خود این استصحاب تعلیق اگر بخواهد ی اثر عمل برایش بار شود مثبت



است و مثبت بودنش را باید حل کند. مفرمایند ی احتمال و ی فرض این است که نسبت به اشال مثبتیت تسلیم است، اگر
تسلیم اشال مثبتیت باشد به این معناست که اصلا استصحاب تعلیق دیر جاری نشود چون وقت مثبت است دیر معنا ندارد

بوئیم این جاری مشود و آن ش دیری را هم از بین مبرد، این احتمال مردود است.

احتمال دوم مفرمایند به اینه ایشان اشال مثبتیت را جواب داده، «فرض الإجابة عل اشال المثبتیة»؛ اجابهاش به چیست؟
«به أنّ العلم بالقضیة التعلیقیة مع العلم بتحقق المعلق علیه خارجاً کاف ف التنجیز»، بوئیم ایشان گفته اینجا اصل مثبت نیست
یعن قضیهی تعلیقیه اثبات حرمت فعلیه نمخواهد بند بله ما دو علم داریم. این دو علم اگر بیاید تنجز مآید: 1) علم به
قضیهی تعلیقیه إذا غل یحرم، 2) علم به تحقق معلّق علیه در عالم خارج. این کفایت در تنجز مکند و دیر لازم نیست ما بوئیم
این قضیهی تعلیقیه اثبات حرمت فعلیه کند. مفرماید این با مبنای خود نائین که در باب فعلیت مگوید حم دارای دو مرحله
است، ی مرحله جعل است، ی مرحلهی فعلیت است و موضوع تنجز را مرحلهی فعلیت مداند مگوید تا فعلیت نیاید
تنجزی به وجود نیاید، یعن علم به این قضیتین یعن علم به قضیهی تعلیقیه علم به تحقق معلّق علیه در عالم خارج این موجب
تنجز نمشود. بوئیم حالا که من مدانم چنین قضیهای تعلیقیه است و مدانم که معلّق علیه در عالم خارج محقق مشود پس
اینجا منجزیت مآید. تا در خارج این غلیان نیاید فعلت پیدا نند اینجا تنجز معنا ندارد روی مبنای نائین که توضیحش مفصل

گذشت، این هم فرض دوم.

پس نائین این را هم نمتواند اینجا مطرح کند.

فرض سوم باز رفتند روی اینه بوئیم استصحاب جعل حم مماثل مکند که اصلا اصل مثبیت اینجا به وجود نیاید بوئیم
استصحاب جعل حم مماثل مکند، ی حم مماثل در اینجا داریم که از آن تعبیر مکنند به الحم المماثل المعلق الظاهری،
حرمت ظاهری که معلق بر غلیان است و ی حم فعل ظاهری. دو تا حم ظاهری درست مکنند ی حم مماثل و ی حم
فعل ظاهری. مفرماید ما اگر با استصحاب آمدیم حم مماثل را درست کردیم «الاستصحاب إذا أثبت الاول ثبت الثان لونه
من لوازم نفس الحم الظاهری» یعن بوئیم حم فعل ظاهری به نام حرمت، این لازمهی آن حم مماثل است، بعد مفرمایند

این هم مبتن بر مبنای است که استصحاب جعل حم مماثل مکند و نائین این را قبول ندارد.

در فرض چهارم مفرماید ما یا باید بوئیم نائین از اشال مثبیت غافل است، این ی. یا اینه بوئیم طوری در ذهنش حل
کرده مثلا از باب خفای واسطه، این دو. یا اصلا بوئیم اینجا گفته مثبتیت وجود ندارد، بعد مفرمایند «بالأخره عل کل حال
یون مفروض اللام بوجه من الوجوه أن استصحاب الحرمة التعلیقیة یثبت الحرمة التنجیزیة حتّ تصل النوبة إل مرحلة
المعارضة و الحومة أو عدمها و إذا فرض هذا» مفرماید اگر ما فرض کردیم اینجا مثبتیت وجود ندارد بعد نوبت مرسد به

اینه حومت به ملاک این است که استصحاب در ی طرف ش در طرف دیر را القاء کند و از بین ببرد.

نائین .وجود دارد، این ی ال مثبتیت در استصحاب تعلیقاش فرماید یخلاصهی فرمایش مرحوم آقای صدر این شد که م
به این اشال یا توجه نرده و یا طوری حل کرده، بالأخره مفرماید باید ی چارهای بر این اشال اندیشید بعد که ما چارهای

اندیشیدیم بوئیم این استصحاب تعلیق موجب القاء استصحاب تنجیزی است، این فرمایش مرحوم آقای صدر.

ما مخواهیم عرض کنیم مرحوم نائین اولا توجه به مثبتیت داشته منته نه این مثبتیت که آقای صدر مطرح کرده چون در
همین هم بین اینها تغایر است! مرحوم نائین در آخر عبارتش فرمود «و حاصل اللام که إنّ عدم وجود أحد الضدین و إن کان
من اللوازم العقلیة بوجود ضدّ الآخر و الاصول المثبتة لا تثبت اللوازم العقلیة» اصلا تصریح به این مطلب دارد مگوید ما قبول
داریم نائین مفرماید عدم احد الضدین لازمهی وجود ضدّ دیر است عقلا، اگر ی ضدّی بود عقل مگوید حالا در ضدّان که
لا ثالث لهما، عقل مگوید لازمهاش عدم وجود ضد دیر است، توجه داشته. منته نائین ی حرف اینجا زده و مفرماید ما



این را قبول داریم اما اگر تعبد به وجود ی ضد مقتض تعبد به عدم ضد دیر بود یعن بوئیم شارع نمشود ما را متعبد به
حرمت کند اما متعبد به عدم حلیت نند، اگر این را بخواهیم بوئیم اینجا دیر بحث مثبتیت مطرح نمشود اگر هم مثبت هست
باید قبول کنیم برای اینه لغویت تعبد لازم مآید، اگر گفتیم شارع ما را بالحرمة متعبد کرده فرموده اینجا متعبد شو أنّ هذا
حرام، بوئیم نمدانیم شارع ما را متعبد به عدم الحلیةکرده یا نه؟ مفرماید اصلا تعبد بالحرمة معنایش این است که احتمال

حلیت کنار برود، تعبداً، نه واقعاً.

اما بیان مثبت بودن غیر از این بیان است که آقای صدر مگوید، ایشان اشال مثبیت را آورده روی اینه خود استصحاب
تعلیق مثبت حرمت فعلیه باشد، از این راه وارد شده، بیان همان بیان است که خود مرحوم نائین ذکر کرده و روی همان بیان
مثبتیت جواب داده شده، یعن ایشان مگوید ولو مثبت هم باشد. قبلا عرض کردم ی جای مرحوم محقق عراق مگوید اینجا
لازم ولو لازم عقل باشد اما همه باید به آن ملتزم باشند یعن ی موردی است در اصل مثبت، حت آنهای که منرین حجیت

اصل مثبت هستند تصریح کردند به اینه این مورد را ما قبول داریم.

«إن عدم احد الضدین و إن کان من اللوازم العقلیة لوجود الآخر»، عدم ی ضد لازمهی عقل وجود ضد دیر است و «الاصول
العملیة لا تثبت اللوازم العقلیة إلا أن هذا ‐ یعن این مطلب ‐ ف ما إذا لم ین التعبد بعدم احد الضدین مما یقتضیه التعبد
بوجود ضد الآخر، کما ف ما نحن فیه» در ما نحن فیه فإن التعبد بنجاسة العنب المغل، اگر شارع با استصحاب تعلیق ما را
متعبد کرد به اینه العنب المغل حرام و نجس، بما له من المراتب یعن عنب هر مرتبهای داشته باشد که ی از آن مراتبش
ذبیب بودن است، یقتض التعبد بعدم طهارته و حلیته إذ لا معن للتعبد بالنجاسة و الحرمة إلا إلقاء احتمال الحلیة و الطهارة،
ون حاکماً علذار، فاستصحاب الحرمة و النجاسة التعلیقیة یشما احتمال حلیت را کنار ب تعبد به حرمت یعن اصلا

استصحاب الحلیة و الطهارة. پس نائین به این مطلب توجه داشته.

در بعض از جاها ما باید به این لازم عقل تمس کنیم، یعن بوئیم عقل هم مگوید عدم احد الضدین لازمهی آن ضد است و
ما ی م عقلاز این موارد مثل ما نحن فیه علاوه بر آن ح وید در بعضخواهد بم نائین اضافه کنیم، یعن م عقلبه این ح
نیم تعبد به ملزوم هم مطلقا لغو است، نه نسبت به این اثر، نائیند به این لازم پیدا ناضافهای داریم و آن این است که اگر تعب
مگوید از آن جاهای که هست همین ما نحن فیه است. تعبد به این ملزوم بدون تعبد به این لازم لغو است، شما وقت به حرمت
متعبد شدید باید به عدم الحلیة متعبد شوید، چرا؟ چون تعبد به حرمت به این معناست که احتمال حلیت را کنار بذارید نه اینه

اینجا بخواهد عقل و ... نیست، علاوهی بر همان حم عقل مفرماید ی اضافهای در اینجا وجود دارد.

بحث دیروز عمدتاً به همین مسئله گذشت در دفاع از کلام نائین و توضیح کلام مرحوم نائین. بعد مرحوم آقای صدر مجدداً
مفرمایند چون نائین به این جه توجه نرده فقط مدّعایش را ترار کرده لذا دیران آمدند اشال کردند و بعد مفرماید و أن

کلامه لیس إلا تراراً، این خلاف ظاهر کلام نائین است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ متن کلام مرحوم صدر:
فذكر(رحمه اله) أنّ الشكّ ف بقاء الجواز وعدمه ناش من الشكّ ف سعة دائرة الحرمة المعلّقة عل الغليان بحيث تشمل الزبيب
وضيقها، ثم أورد عل نفسه بأنّ ميزان الحومة هو أن‌ يوجد موضوع وأثر، ويجري أصل ف الموضوع وأصل ف الأثر، فيون

الأصل ف الموضوع حاكماً عل الأصل ف الأثر. وف المقام ليس كذلك؛ إذ ليس أحد مصب الشين موضوعاً للآخر.



وإل هنا يبدو كأنّ نات المطلب واضحة عنده (رحمه اله) إ أنّه يقول ف جواب الإشال ما لا يف بحل المطلب، وهو أنّه إنّما
يون الأصل الجاري ف الموضوع هو الحاكم عل الأصل الجاري ف الأثر ف الشبهات الموضوعية، وأما ف الشبهات الحمية
ومة الأصل هو كون الأصل فلح الموضوع هو الحاكم. إذن فالميزان العام ون الأصل في ّالموضوع حت فلا يوجد شكّ ف

أحد الشّين ملغياً للشك الآخر، دون العس، من دون فرق بين الشبهات الحمية والموضوعية.

رافع للأصل ف م التعليقجانب الح المقام وفرض أنّ الأصل ف قه علطب (هرحمه ال) أنّه نفسه صحيح، إ لام فوهذا ال
جانب الحم التنجيزي، وملغ للشكّ ف مورده، من دون أن يبين وجهاً لذلك ونتةً له، إذن فيبق سر المطلب غامضاً، ولم تعلم
نتة للحومة ف المقام، ومن هنا اعترض عليه السيد الاستاذ والسيد الحيم ف المستمسك وغيرهما، ولم يوافقوا عل الحومة.

أقول: إنّ استصحاب الحرمة بنحو القضية التعليقية قبل أن يتلّم ف ابتلائه بمعارضة استصحاب الحلية التنجيزية وحومته عليه
أو عدم حومته لا بدّ من افتراض صحته ف نفسه ولو تنز، والمحقّق النائين (رحمه اله) كان قد أورد عل استصحابها أنّ
القضية التعليقية أمر عقل، فلا يمن استصحابه، والآن حينما يتلّم ف التعارض والحومة قد افترض تنز عدم ورود هذا
الإشال عل استصحابها ف نفسه، وكان هنا إشال آخر عل استصحاب القضية التعليقية لم يذكره الشيخ النائين (رحمه اله)
وهو يتوجه بناء عل مسلك الشيخ النائين كما مض، وهو إشال المثبتية، حيث يقال: إن قصد باستصحاب القضية التعليقية
ترتيب الأثر العمل من التنجيز عليه ابتداء، فالقضية التعليقية بنفسها غير قابلة للتنجيز، وإن قصد به ترتيب الأثر العمل بتوسط
إثبات الحرمة الفعلية، فهذا تمسك بالأصل المثبت، فلا بدّ أن نرى ما هو موقف المحقّق النائين من هذا الإشال حينما يفترض

التعارض بين الاستصحابين‌ وحومة أحدهما عل الآخر، أو عدمها.

والمواقف المتصورة ف ذلك عديدة:

1- فرض التسليم بإشال المثبتية، وعدم جريان الاستصحاب التعليق ف نفسه.

وهذا الموقف غير متعقّل من المحقّق النائين (رحمه اله) لدى تلّمه ف المعارضة والحومة؛ إذ المعارضة والحومة فرع تمامية
ة، أو متبنياً لحلا غفلةً عنه بالمرال المثبتية، إمهذا المجال لا يسلّم إش نفسه، فلا بدّ أن يفترض أنّه ف من الاستصحابين ف كل

من الحلول لهذا الإشال، أو تناز وتسليماً لقول الخصم ك تصل النوبة إل البحث عن المعارضة والحومة.

2- فرض الإجابة عل إشال المثبتية بأنّ العلم بالقضية التعليقية مع العلم بتحقّق المعلّق عليه خارجاً كاف ف التنجيز، ولا يوجد
عندنا وراء ذلك مرحلة الفعلية الت يدّع أنّها ه الت تتنجز بالعلم.

وهذا الموقف غير محتمل بشأن المحقّق النائين (رحمه اله) إذ هو يرى أنّ للحم مرحلتين: مرحلة الجعل، ومرحلة الفعلية، وأنّ
موضوع التنجيز ه المرحلة الثانية.

3- فرض الالتزام ف الاستصحاب بجعل الحم المماثل، وأنّه حينما يتحقّق موضوع هذا الحم المماثل يصبح‐ لا محالة‐ فعلياً،
فهناك ملازمة واقعية بين الحم المماثل المعلّق الظاهري والحم الفعل الظاهري، فالاستصحاب إذا أثبت الأول ثبت الثان؛ لونه

من لوازم نفس الحم الظاهري، لا من لوازم الواقع.

وهذا الموقف‐ أيضاً‐ غير محتمل ف حق المحقّق النائين (رحمه اله) لأنّه لا يقول ف باب الاستصحاب بجعل الحم المماثل.

4- أن يفترض أنّ المحقّق النائين (رحمه اله) إما كان غافً عن إشال المثبتية‐ كما هو المظنون‐ أو أنّه كان قد حل ف ذهنه



إشال المثبتية بوجه من الوجوه كخفاء الواسطة مثً، وغير ذلك، أو أنّه افترض عدم المثبتية تنز حتّ تصل النبوة إل بحث
المعارضة والحومة. وعل كل حال يون مفروض اللام بوجه من الوجوه أنّ استصحاب الحرمة التعليقية يثبت الحرمة
المقام بملاك إلغاء الشكّ ف ومة فذا فالحومة، أو عدمها، وإذا فُرِض همرحلة المعارضة والح تصل النوبة إل ّالتنجيزية حت
غاية الوضوح؛ إذ استصحاب الحرمة التعليقية قد ألغ‐ حسب الفرض‐ الشك ف الحرمة التنجيزية، لن استصحاب الحلّية
التنجيزية لا يلغ الشك ف الحرمة التعليقية؛ إذ لَئن تُخُيل أن المجعول أثر للجعل مثً، فيثبت باستصحاب الجعل لا يتَخيل عسه،
فاظن أنّ منطقة الفراغ ف كلام المحقّق النائين (رحمه اله) ه هذا الذي ذكرناه، وحذفه ف كلامه هو الذي أوجب أن يون

جوابه للإشال عل الحومة كأنّه‌ ترار لنفس المدّع، فأشلوا عليه بأنّه لم يظهر وجه للحومة، وأنّ كلامه ليس إ تراراً.

وبما أنّ مختارنا من هذه المواقف الأربعة تجاه إشال المثبتية هو الموقف الثان، وعليه لا معن للحومة ف المقام، فنحن لا نقبل
هذا الاتّجاه الأول، وهو اتّجاه الحومة.

وبالإمان أن يورد هنا إشال آخر عل هذه الحومة، وهو: أنّ استصحاب الحرمة وإن كان ينف الحلية بناء عل أنّها نقيض
الحرمة، وأنّها أمر عدم، لن بناء عل كونها ضدّ الحرمة وأمراً وجودياً لا ينفيها، ولا تتم الحومة، ولو بنينا عل كونها أمراً عدمياً
فلنتلم ف فرض كون الحم التنجيزي هو الاستحباب، كما لعل الأمر كذلك ف الزبيب، وعندئذ لا معن لحومة استصحاب

الحرمة عل استصحاب الاستحباب.

وهذا الإشال يمن دفعه بناء عل مذاق المشهور من أنّ الأحام الظاهرية أحام جعلت للتنجيز والتعذير، وذلك ببيان أنّ التعذير
ف المقام يترتّب عل عدم الحرمة والإلزام، لا عل الحلّية بالمعن الوجودي، أو الاستحباب، فاستصحاب الحلّية أو الاستحباب
غير جار ف نفسه، وغير معذّر، ويجري استصحاب الحرمة التعليقية المفروض حومته عل استصحاب عدم الحرمة التنجيزي.

(مباحث الأصول ‐قواعد ( قاعده ميسور قاعده لاضرر )، ج‌7، ص: 412)
 


