
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۵ مهر ۱۳۹۳

مهدويت در قرآن
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث ما در آيات شريفه 155 و 156 سوره بقره بود؛
متْهصابذا اا الَّذين  (155)  ابِرينرِ الصّشب راتِ والثَّم نْفُسِ وا والِ وما ننَقْصٍ م و وعالْج فِ والْخَو نم ء‌َبِش مَّنلُولَنَب و»

مصيبةٌ قالُوا انَّا له و انَّا الَيه راجِعونَ (156) اولئكَ علَيهِم صلَوات من ربِهِم و رحمةٌ و اولئكَ هم الْمهتَدُونَ (157)»

اين آيه شريفه بر حسب برخ از روايات به علائم قبل از ظهور تاويل شده است.

در تفسير آن نات بيان شد و مرحوم علامه طباطباي هم مطالب خوب و مهم را در تفسير الميزان بيان كرده اند.[1] و لو با
موضوع بحث چندان ارتباط ندارد ول مناسب است مورد توجه قرار گيرد.

داريم كه در هر سه مسل فرمايند: ما سه مسلك اخلاق در اين آيه شريفه اجمالا اين گونه م ايشان به عنوان يك بحث اخلاق
هم از حيث محتوا و هم نتيجه اختلاف وجود دارد. مسالك اخلاق براي تربيت نفس و رسيدن به كمالات و از بين بردن رذايل

است.

مسلك اول اين است كه انسان يك سري از كمالات را به قصد رسيدن به غايات دنيويه پيدا مكند. در مسلك دوم انجام تاليف
براي رسيدن به پاداشهاي اخروي است .

در مورد مسلك اول مفرمايد تمام عقلا آگاه از آن هستند. مسلك دوم را هم عقلا آگاه هستند و هم تمام كتب و شرايع آسمان به
آن سفارش كرده اند. اما مسلك سوم منحصر به قرآن كريم است. مرحوم علامه ادعا م كند قرآن براي كمال نفس راه منحصر 

به خود دارد كه به سبب آن از ساير كتب آسمان متمايز م شود.

فرمايشات ايشان با بحث مهدويت ارتباط مستقيم ندارد. چون ارتباط آيه با بحث مهدويت به اين است که آيه تأويل به علائم
ظهور شده كه روايتش را هم خواهيم خواند. اما اين بحث نافع است كه انسان كه در طريق كمال و سعادت است بايد آنرا

بداند. مخصوصا ما طلبه ها که بايد با مسالك اخلاق آشنا باشيم تا بتوانيم قويترين مسلك را براي عمل خود انتخاب كنيم.

اما مسلك اول اين است كه انسان نفسش را با همين قضاياي عقل عمل يا آراء محموده(همان كه در منطق خوانديم كه
مشهورات همان آراء محموده است) مهذب كند. انسان اگر عفيف باشد و يا به آنچه در اختيار او است قانع باشد و ناه او به

آنچه كه مردم دارند نباشد، اين فرد در چشم مردم عزيز مشود چون قناعت موجب عزت است و طمع موجب ذلت.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=156
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=155
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=157
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=156


اينها قضاياي است كه از آن تعبير به آراء محموده م شود و عقلا «بما هم عقلا» اين قضايا را بلد هستند. اگر انسان سراغ علم
برود عموم مردم به او توجه پيدا مكنند و علم موجب عزت انسان مشود. علم بيناي است كه انسان به وسيله آن از هر بدي
اجتناب کرده و هر خوب را ادراك م كند و جهل كوري است... مفرمايد اينها قضاياي است كه به آن آراء محموده مگويند

و اخلاق قدما بيشتر بر اين مسلك استوار بوده است.

فلاسفه يونان وقت مباحث اخلاق را مطرح مكنند بيشتر همين مباحث است كه عقل عمل درك مكند، عنوان آراء محموده را
دارد و عقلا آن را مپسندند. علامه م فرمايد: قرآن در مسائل اخلاق اين ممدوح و مذموم عقلاي را انتخاب نمكند. ملاك

فضايل اخلاق در قرآن كريم «ما يستحسنه الناس» و ملاک رذايل اخلاق «ما يستقبحه الناس» نيست.

اين ملاك اخلاق عقلاست. بله اگر بعض اوقات هم در قرآن ناس مطرح شده، در حقيقت باز بحث ثواب و عقاب اخروي مطرح
شده. ي از ريشههاي بحث جامعه مدن و اجتماع بودن هم در علم روانشناس و علم اخلاق اين است که آنچه را مردم و عقلا
مپسندند به عنوان كمال و آنچه که آنها مذمت م كنند به عنوان ضد كمال قرار دهيم. اما قرآن چنين دأب را ندارد. در مسأله
قبله خدا م فرمايد: (و من حيث خَرجت فَولِ وجهكَ شَطْر الْمسجِدِ الْحرام و حيث ما كنْتُم فَولُّوا ۇجوهم شَطْره لىلا يونَ
للنّاسِ علَيم حجةٌ الا الَّذين ظَلَموا منْهم فَلا تَخْشَوهم و اخْشَون و ِلاتم نعمت علَيم و لَعلَّم تَهتَدُونَ) توجهتان را به سمت مسجد
الحرام قرار دهيد تا مردم نتوانند از شما عيب بيرند. و آنرا به رخ شما بشند. اينجا به عيبجوي مردم توجه کرده است چون
يهودي ها مگفتند قبله شما بيت المقدس ماست! شما چيزي نداريد! قرآن مفرمايد قبله خود را مسجد الحرام قرار دهيد تا آنها

نتوانند شما را مذمت كنند.

اينجا خداوند دعوت به عزم و ثبات كرده. زيرا مسلمانان بايد ثبات داشته باشند. همچنين آنجا که مفرمايد: (و لا تَنازَعوا
فَتَفْشَلُوا و تَذْهب ريحم) نزاع ننيد؛ آبروتان م رود. دعوت به صبر كرده و فرموده ترك صبر موجب فشل و سست، آبروريزي

و ذهاب ريح و جرأت عدو است.

در چنين مواردي خداوند جهت حفظ عزت مسلمانان پاي مردم را به ميان آورده است. (البته ما از نظر اخلاق بحث مکنيم که
با مسائل فقه و حقوق و سياس نبايد آميخته شود).

گاه ما به فرزندانمان يا به ديران م گوييم اين كار را ننيد تا مردم ايراد نيرند. حال اگر سؤال شود مر مردم ملاك هستند؟
جواب اين است: بله در چنين مسائل خود قرآن هم تا حدودي اين را قبول كرده است. ول نه تا اين حد كه موضوعيت داشته

باشد.

آنجا هم از اين باب نيست كه مردم از حيث مردم بودن ملاك باشند. بله اين هم طريق براي رسيدن به ثواب و عقاب اخروي
است يعن براي اين كه به آن نتيجه اخروي برسيد بايد اين كار را انجام دهيد يا ندهيد. ظاهر امر اين است كه آبرويتان در نزد
مردم از بين م رود ول نتيجهاش اين است كه در آخرت ثواب و عقاب دارد. البته مرحوم علامه كيفيت رجوع اين امور به

ثواب و عقاب اخروي را بيان نم كند، ول ادعا مكند كه نظر مردم موضوعيت ندارد.

هنَّ المسلك دوم اين است كه انسان به تهذيب نفس خود در پرتو غايات اخروي بپردازد. نمونه آن در قرآن فراوان است. مثل (ا
اشْتَرى‌ من الْمومنين انْفُسهم و اموالَهم بِانَّ لَهم الْجنَّة...) با خدا معامله كنيد، جانها و مالهايتان را در راه خدا بدهيد. در مقابل

بهشت مال شما مشود.

مرحوم والد ما وقت خانوادههاي شهدا خدمتشان م آمدند، درباره اين آيه مفرمود: قرآن نمفرمايد كه مجاهد و شهيد داخل

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=111
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=111


بهشت مشود. بله مقتضاي ظاهر آيه اين است كه بهشت مال شهيد شده و شهيد صاحب اختيار آن مشود؛ و هر كه را
بخواهد متواند داخل ببرد. حال آيا مشود بهشت مال شهدا باشد، ول پدر، مادر يا خانوادهاش را به آنجا نبرد؟

(انَّما يوفَّ الصابِرونَ اجرهم بِغَيرِ حسابٍ) مسئله اجر صبر را به عنوان غايت اخروي مطرح ميند. انسان صبور اجر فوق
العاده پيدا مكند. (انَّ الظّالمين لَهم عذاب اليم) چرا ظلم رذيلت اخلاق است؟ چون عذاب اليم دارد. (اله ول الَّذين آمنُوا

يخْرِجهم من الظُّلُماتِ الَ النُّورِ). م فرمايد: تمام اين آيات غايات اخرويه را مطرح منمايد.

از جمله آيات قسم دوم اين آيه شريفه است: (ما اصاب من مصيبة ف ارضِ و لا ف‌ انْفُسم الا ف‌ كتابٍ من قَبل انْ نَبراها انَّ
ذلكَ علَ اله يسير * ليلا تَاسوا عل‌ ما فاتَم و لا تَفْرحوا بِما آتاكم و اله لا يحب كل مخْتالٍ فَخُورٍ) هيچ مصيبت(اعم از قتل و

غارتها، زلزله و آتشسوزيها و...) در زمين و انفس شما نيست مر اينه از قبل متوب  شده است.

در اين آيه خداوند انسان را دعوت مكند به اينه بيخود خوشحال نشود و بيخود تأسف هم نخورد. چرا انسان بايد ترك فرح و
ه از يك حادثه، مثل کسب يوقدر مقدر است. لذا آن اله ه بداند همه حوادث مستند به قضاي حتمتأسف کند؟ براي اين
مقام خوشحال يا با از دست دادن آن متأسف مشود، در اشتباه است. البته بين خوشحال و شوق تفاوت است. مقصود عدم
فرح و شادي حيوان است. مؤمن كه مداند همه امور دست خداست، از پيشامدها ناراحت نم شود و زود هم خوشحال زايد

الوصف پيدا نم كند. (ما اصاب من مصيبة الا بِاذْنِ اله). مداند هيچ مصيبت جز به اذن خدا واقع نم شود.

حال اين اشال مطرح مشود كه اگر مسئله قضا و قدر کارآمد است، پس تهذيب نفس چرا؟! اگر خداوند مقدر كرده انسان به
كمالات برسد، مرسد و اگر مقدر نرده، نمرسد. پس چه لزوم دارد انسان دنبال اخلاق فاضله برود و خودش را به زحمت
بيندازد ترك گناه كند يا كارهاي را انجام دهد تا به كمالات برسد؟ اگر سراغ قضا و قدر برويم بايد احام اختياري را كنار
بذاريم و اصلا اخلاق يعن چه؟! اگر اين حوادث در لوح محفوظ متوب است، دير سراغ طلب رزق و تحصيل كمالات و

پرهيز از رذايل اخلاق هم نرويم. ايا اين درست است؟

در بحث قضا و قدر جواب داده ايم كه خود فعل انسان در سلسله علل اين حادثه قرار دارد. و هر معلول متوقف بر وجود
اسبابش است. جواب مختصر اين است كه فعل اختياري انسان ي از اجزاي علل هر حادثهاي است. يعن اگر فردي را بدون
اينه كار و تلاش انجام دهد، قاتل محسوب كنند يا به كمال برسانند، قابل قبول نيست. اما وقت کاري انجام دهد كه قاتل يا

ظالم شود، اختيار اين انسان و فعل او در رسيدن به اين معلول دخالت دارد.

در مورد سيري يا گرسن هم اگر بوييم چون خداوند قضائش بر اين است كه اين سير باشد يا گرسنه پس خوردن نبايد اثري
داشته باشد. اين حرف غلط است. زيرا سير شدن يك معلول است و زمان تحقق پيدا مكند كه با اختيار خودش لقمه را بخورد.
اين خطاست كه انسان معلول را بدون تحقق علتاش در نظر بيرد. شبع و سيري باشد، بدون علتش. ممن نيست كه انسان
اختياري را كه مدار زندگ دنيوي اوست و سعادت و شقاوت او منتسب به آن است و ي از اجزاي علل حوادث محسوب

مگردد، كنار بذارد.

در هر فعل و هر ملهاي كه براي انسان حاصل م شود اختيار ي از اجزاء علل آن است. از اينجا كم كم جاياه مقض و
قضا مشخص مشود. همان طور كه معلولهاي مثل گرسن و سيري، علم و جهل، ناه و عدم آن هر يك سلسله علل دارد. و
انسان هم نم‌تواند اختيارش را از اين سلسله علل جدا كند، يعن معلول بدون علل، از اين طرف هم نم تواند بويد در بين اين

اجزاء و علل فقط اختيار من سبب اين كار است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=39&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=14&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=57&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=57&a=23
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=57&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=64&a=11


برداشتن لقمه وخوردن توسط من، تمام علت سيري من است. اين معلولها بدون دخالت علل دير محقق نمشود. در اين غذا
چ هست كه قابليت سير كردن دارد. انسان در سلسله علل مربوط به اعمال خودش، ساير علل را كه در رأس آن اراده خداوند
تعال است، نمتواند در نظر نيرد. در فلسفه براي روشن شدن مطلب مگويند خدا اراده كرده كه من اراده كنم. البته نه اينه
اراده كرد كه من حتما انجام بدهم يا اراده كرده كه حتما انجام ندهم. بله اراده كرده كه من ي از اين دو طرف را با اختيار
خود انتخاب كنم. مثل بچه اي كه بدون اجازه پدرش هيچ كاري نمكند. حال اگر از پدرش براي انجام کاري اجازه بخواهد و

پدر بويد اجازه مدهم كه هر طرف را مخواه انتخاب كن. اگر او اجازه نم داد انتخاب نمكرد.

ما يك معلول داريم كه تمام افعال و ملات و صفات نفسانيه است. در سلسله علل آن دو چيز وجود دارد. هم اختيار انسان و
هم علل دير كه در رأس آن علل اراده خداوند است. خدا اراده كرده كه اگر انسان با اراده خودش اين غذا را بخورد، سير شود.

متواند كاري كند كه همين غذا به جاي سير كردن او را گرسنهتر كند. چنان كه واقع هم شده. 

علامه مفرمايد كه فرد جاهل به اسباب مگويد: اين من هستم که اين کار را انجام مدادم و يا آن كار را نردم. ول او جاهل
است به اينکه اگر بقيه اسباب نبود (كه چهبسا ميليونها سبب باشد) اصلا صرف اختيار من نمتوانست چيزي را معين كند.
آدم جاهل مگويد اگر آن كار را نمكردم، ضرر نمكردم يا اين از دستم نمرفت و حال آنه نمداند اگر مخواست آن مال

را به دست بياورد، صدها علت لازم داشت كه براي محقق نشدنش، نبود ي از آنها كاف است.

تا اينجا جواب علامه اين است كه هر معلول علل دارد كه در اين سلسله علل هم اختيار خود انسان موجود است و هم
ارادههاي دير و همه اين ارادهها به اراده خداوند متعال منته مشود.

به تعبيري كه در كلام علامه نيست، خدا اراده كرده كه نفس ما خالق الاراده و انتخاب‌گر باشد؛ نه اينه خدا يك طرف معين را
اراده كرده باشد. جبر زمان پيش مآيد كه خدا اراده كند كه ي طرف را انجام دهم. اصل اراده انسان مستند به خدا است. نه
مراد او. اراده ما متواند و لو تمام اسباب و مقدمات فراهم باشد ( مثل جريان حضرت يوسف ، براي گناه) در مقابل آن

بايستد.

تا اينجا پاسخ اشال راجع به خود معلول و علل معلول بود. ظاهر اين است كه جواب دوم را هم در ادامه مفرمايد که نفس
اختيار انسان مستند به يك علل است كه از اختيار خود انسان خارج است. اختيار دير به اختيار نيست. بحث است كه خود
اختيار امري اختياري است يا غير اختياري. اگر بخواهيم بوييم خود اين اراده بايد مسبوق به اراده ديري باشد. تسلسل لازم

مآيد. لذا آنها كه مگويند اراده مسبوق به اراده نيست، مگويند خود اراده اختياري نمباشد.

يعن يك اجزائ در آن وجود دارد(اراده، غير از مراد است) که شما نمتوانيد بوييد اين فعل را من اختيار نمكنم؛ انسان
مختار آفريده شده است و نم تواند بويد كه من خارج از دايره اختيار عمل را انجام مدهم. مجبور است به اين كه عمل را
انتخاب كند؛ اما مجبور به مختار نيست . مثل اين كه به مريض مگويند اگر مخواه خوب شوي، بايد ي از اين دو دوا را
بخوري. هر كدام را که انتخاب كند با اختيار انتخاب کرده است. خداوند متعال فرموده: (انّا هدَيناه السبيل اما شاكرا و اما
كفُورا) اين همان اختيار است. از جهت عقل محال در انجام يا ترک کاري است كس بويد من اختيار نمكنم؛ چون همين
فعل(عدم اختيار) هم از روي اختيار است. پس نقض كلام خودش مشود. محال است كه انسان در قول و فعلش از دايره

اختيار خارج شود.

آنچه موضوع براي ثواب و عقاب هم هست، همين است. اگر كس را به زور درتمام عمر شراب در دهانش بريزند، يك لحظه هم
عقاب نم شود؛ چون به اختيار او نبوده است. اعمال انسان از يك جهت مستند به اختيار او است كه موضوع ثواب و عقاب

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=76&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=76&a=3


است. نويد كه مرا به زور به جهنم بردهاند؛ چون خودش رفته است. در جهنم سران کفر در پاسخ اعتراض جهنم هاي که از
آنها پيروي کردهاند مگويند خودتان از ما تبعيت كرديد. البته در سلسله علل اراده انسان اراده خداوند تبارك و تعال قرار دارد.

همين كه خداوند اراده كرده او موجود باشد و امان اختيار داشته باشد.

وقت در اين حقيقت قرآنيه كه ما به شما ياد داديم، تدبر كنيد، متوجه مشويد قرآن که براي اصلاح برخ از اخلاقها استناد به
قضاي محتوم مکند. با توجه به اختيار انسان است. لذا اگر در مباحث اخلاق مگوييم (تُعز من تَشاء و تُذِل من تَشاء) آنچه به
قضا و قدر محتوم نسبت داده مشود، اگر با توجه به اختيار انسان باشد، قرآن قبول مكند و بدون اختيار انسان نم پذيرد.
طبق آيه شريفه: (و اذا فَعلُوا فاحشَةً قالُوا وجدْنا علَيها آباءنا و اله امرنا بِها قُل انَّ اله لا يامر بِالْفَحشاء ا تَقُولُونَ علَ اله ما لا

تَعلَمونَ) عدهاي وقت عمل زشت انجام مدهند مگويند خدا ما را به آن امر كرده و پداران ما هم اين كار را كرده اند.

يعن م‌خواهند بويند به ما ربط ندارد و اختيار ما نبوده است. قرآن در جواب مفرمايد: بو خداوند امر به فحشا و گناه
نمكند. از آن طرف قضيه هم در مواردي که انسان بخواهد يك فعل را فقط به خودش نسبت دهد، قرآن با اين هم مقابله كرده.
نظير آيه شريفه: (و آتُوهم من مالِ اله الَّذي آتاكم) يعن شما اين را از مال بدهيد كه خدا به شما داد است. نوييد مال خودمان

است؛ اين مال اله است. يا (مما رزَقْناهم ينْفقُونَ) از آنچه رزقشان کردهايم انفاق م‌نمايند.

نتيجه مسلك دوم اين است كه قرآن در مباحث اخلاق تأكيد دارد كه آنچه را انسان به قضا اله نسبت مدهد بايد با توجه به
اختيار انسان باشد و آنچه را هم مخواهد به خودش استناد بدهد، آنرا نف نم كند؛ ول مفرمايد ريشه اين استناد به خداوند
تعال برمگردد. و در اين مسلك که کتب آسمان بر آن تأکيد دارند انسان براي تهذيب نفس سراغ غايات اخرويه ثواب و عقاب

و بهشت و جهنم مرود. منتها موضوع قضا و قدر اله و اختيار انسان بايد مورد توجه قرار بيرد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ اعلم أن إصلاح أخلاق النفس و ملاتها ف جانب العلم و العمل، و اكتساب الأخلاق الفاضلة، و إزالة الأخلاق الرذيلة إنما
هو بترار الأعمال الصالحة المناسبة لها و مزاولتها، و المداومة عليها، حت تثبت ف النفس من الموارد الجزئية علوم جزئية، و
تتراكم و تنتقش ف النفس انتقاشا متعذر الزوال أو متعسرها، مثلا إذا أراد الإنسان إزالة صفة الجبن و اقتناء ملة الشجاعة كان
عليه أن يرر الورود ف الشدائد و المهاول الت تزلزل القلوب و تقلقل الأحشاء، و كلما ورد ف مورد منها و شاهد أنه كان يمنه
الورود فيه و أدرك لذة الإقدام و شناعة الفرار و التحذر انتقشت نفسه بذلك انتقاشا بعد انتقاش حت تثبت فيها ملة الشجاعة، و

.نه بالمقدمات الموصلة إليه كما عرفت اختياري كسبنفسه بالاختيار ل ن فة العلمية و إن لم يحصول هذه المل

إذا عرفت ما ذكرناه علمت أن الطريق إل تهذيب الأخلاق و اكتساب الفاضلة منها أحد مسلين:

المسلك الأول: تهذيبها بالغايات الصالحة الدنيوية، و العلوم و الآراء المحمودة عند الناس كما يقال: إن العفة و قناعة الإنسان بما
عنده و الف عما عند الناس توجب العزة و العظمة ف أعين الناس و الجاه عند العامة، و إن الشره يوجب الخصاصة و الفقر، و
إن الطمع يوجب ذلة النفس المنيعة، و إن العلم يوجب إقبال العامة و العزة و الوجاهة و الأنس عند الخاصة، و إن العلم بصر يتق
به الإنسان كل مروه، و يدرك كل محبوب و إن الجهل عم، و إن العلم يحفظك و أنت تحفظ المال، و إن الشجاعة ثبات يمنع
النفس عن التلون و الحمد من الناس عل أي تقدير سواء غلب الإنسان أو غلب عليه بخلاف الجبن و التهور، و إن العدالة راحة

النفس عن الهمم المؤذية، و ه الحياة بعد الموت ببقاء الاسم و حسن الذكر و جميل الثناء و المحبة ف القلوب.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=3


و هذا هو المسلك المعهود الذي رتب عليه علم الأخلاق، و المأثور من بحث الأقدمين من يونان و غيرهم فيه.

و لم يستعمل القرآن هذا المسلك الذي بناؤه عل انتخاب الممدوح عند عامة الناس عن المذموم عندهم، و الأخذ بما يستحسنه
:ثواب أخروي أو عقاب أخروي كقوله تعال فيما يرجع بالحقيقة إل الاجتماع و ترك ما يستقبحه، نعم ربما جرى عليه كلامه تعال

 «و حيث ما كنْتُم فَولُّوا ۇجوهم شَطْره لىَّ يونَ للنَّاسِ علَيم حجةٌ»: البقرة‐ 150 دعا سبحانه إل العزم و الثبات، و علله
بقوله: لئلا يون، و كقوله تعال: «و لا تَنازَعوا فَتَفْشَلُوا و تَذْهب رِيحم و اصبِروا»: الأنفال‐ 46، دعا سبحانه إل الصبر و علله
بأن تركه و إيجاد النزاع يوجب الفشل و ذهاب الريح و جرأة العدو، و قوله تعال «و لَمن                        الميزان ف تفسير

القرآن، ج‌1، ص: 356

 صبر و غَفَر انَّ ذلكَ لَمن عزم امورِ»

: الشورى‐ 43، دعا إل الصبر و العفو، و علله بالعزم و الإعظام.

موالَهما و مهنْفُسا يننموالْم ناشْتَرى‌ م هنَّ الكقوله سبحانه «ا كلامه تعال الغايات الأخروية، و قد كثر ذكرها ف :المسلك الثان
:نَّةَ»: التوبة‐ 111، و قوله تعالالْج منَّ لَهبِا

 «انَّما يوفَّ الصابِرونَ اجرهم بِغَيرِ حسابٍ»: الزمر‐ 10، و قوله تعال: «انَّ الظَّالمين لَهم عذاب اليم»: إبراهيم‐ 22، و قوله
َلالنُّورِ ا نم مونَهخْرِجي الطَّاغُوت مهياولووا افَرك الَّذِين النُّورِ و َلالظُّلُماتِ ا نم مهخْرِجنُوا يآم الَّذِين لو هال» :تعال

الظُّلُماتِ»: البقرة‐ 257، و أمثالها كثيرة عل اختلاف فنونها.

و يلحق بهذا القسم نوع آخر من الآيات كقوله تعال: «ما اصاب من مصيبة ف ارضِ و لا ف انْفُسم ا ف كتابٍ من قَبل انْ
نَبراها انَّ ذلكَ علَ اله يسير» فإن الآية دعت إل ترك الأس و الفرح بأن الذي أصابم ما كان ليخطئم و ما أخطأكم ما كان
ليصيبم لاستناد الحوادث إل قضاء مقض و قدر مقدر، فالأس و الفرح لغو لا ينبغ صدوره من مؤمن يؤمن باله الذي بيده

:أزمة الأمور كما يشير إليه قوله تعال

 «ما اصاب من مصيبة ا بِاذْنِ اله و من يومن بِاله يهدِ قَلْبه» فهذا القسم من الآيات أيضا نظير القسم السابق الذي يتسبب فيه
إل إصلاح الأخلاق بالغايات الشريفة الأخروية، و ه كمالات حقيقية غير ظنية يتسبب فيه إل إصلاح الأخلاق بالمبادئ السابقة

الحقيقية من القدر و القضاء و التخلق بأخلاق اله و التذكر بأسماء اله الحسن و صفاته العليا و نحو ذلك.

فإن قلت: التسبب بمثل القضاء و القدر يوجب بطلان أحام هذه النشأة الاختيارية، و ف ذلك بطلان الأخلاق الفاضلة، و اختلال
نظام هذه النشأة الطبيعية، فإنه لو جاز الاستناد ف إصلاح صفة الصبر و الثبات و ترك الفرح و الأس كما استفيد من الآية
السابقة إل كون الحوادث متوبة ف لوح محفوظ، و مقضية بقضاء محتوم أمن الاستناد إل ذلك ف ترك طلب الرزق، و كسب
كل كمال مطلوب، و الاتقاء عن كل رذيلة خلقية و غير ذلك، فيجوز حينئذ أن نقعد عن طلب الرزق، و الدفاع عن الحق، و نحو
ذلك بأن الذي سيقع منه مقض متوب، و كذا يجوز أن نترك السع ف كسب كل كمال، و ترك كل نقص بالاستناد الت حتم

القضاء و حقيقة التاب، و ف ذلك بطلان كل كمال.

قلت: قد ذكرنا ف البحث عن القضاء، ما يتضح به الجواب عن هذا الإشال، فقد ذكرنا ثم أن الأفعال الإنسانية من أجزاء علل
الحوادث، و من المعلوم أن المعاليل و المسببات يتوقف وجودها عل وجود أسبابها و أجزاء أسبابها، فقول القائل:

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=150
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=111
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=111
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=14&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=39&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=57&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=57&a=22
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=64&a=11


إن الشبع إما مقض الوجود، و إما مقض العدم، و عل كل حال فلا تأثير للأكل غلط فاحش، فإن الشبع فرض تحققه ف الخارج
لا يستقيم إلا بعد فرض تحقق الأكل الاختياري الذي هو أحد أجزاء علله، فمن الخطإ أن يفرض الإنسان معلولا من المعاليل، ثم

يحم بإلغاء علله أو ش‌ء من أجزاء علله.

فغير جائز أن يبطل الإنسان حم الاختيار الذي عليه مدار حياته الدنيوية، و إليه تنتسب سعادته و شقاؤه، و هو أحد أجزاء علل
الحوادث الت تلحق وجوده من أفعاله أو الأحوال و الملات الحاصلة من أفعاله، غير أنه كما لا يجوز له إخراج إرادته و اختياره
من زمرة العلل، و إبطال حمه ف التأثير، كذلك لا يجوز له أن يحم بون اختياره سببا وحيدا، و علة تامة إليه تستند الحوادث،
من غير أن يشاركه ش‌ء آخر من أجزاء العالم و العلل الموجودة فيه الت ف رأسها الإرادة الإلهية فإنه يتفرع عليه كثير من

الصفات المذمومة كالعجب و البر و البخل، و الفرح و الأس، و الغم و نحو ذلك.

يقول الجاهل: أنا الذي فعلت كذا و تركت كذا فيعجب بنفسه أو يستبر عل غيره أو يبخل بماله‐ و هو جاهل بأن بقية الأسباب
الخارجة عن اختياره الناقص، و ه ألوف و ألوف لو لم يمهد له الأمر لم يسد اختياره شيئا، و لا أغن عن ش‌ء‐ يقول الجاهل: لو
أن فعلت كذا لما تضررت بذا، أو لما فات عن كذا، و هو جاهل بأن هذا الفوت أو الموت يستند عدمه‐ أعن الربح أو العافية،
أو الحياة‐ إل ألوف و ألوف من العلل يف ف انعدامها‐ أعن ف تحقق الفوات أو الموت‐ انعدام واحد منها، و إن كان

اختياره موجودا، عل أن نفس اختيار الإنسان مستند إل علل كثيرة خارجة عن اختيار الإنسان فالاختيار لا يون بالاختيار.

 فإذا عرفت ما ذكرنا و هو حقيقة قرآنية يعطيها التعليم الإله كما مر، ثم تدبرت ف الآيات الشريفة الت ف المورد وجدت أن
القرآن يستند إل القضاء المحتوم و التاب المحفوظ ف إصلاح بعض الأخلاق دون بعض.

فما كان من الأفعال أو الأحوال و الملات يوجب استنادها إل القضاء و القدر إبطال حم الاختيار فإن القرآن لا يستند إليه، بل
:يدفعه كل الدفع كقوله تعال

 «و اذا فَعلُوا فاحشَةً قالُوا وجدْنا علَيها آباءنا و اله امرنا بِها قُل انَّ اله لا يامر بِالْفَحشاء ا تَقُولُونَ علَ اله ما لا تَعلَمونَ»:
الأعراف‐ 28.

التأثير، و كونه سببا تاما غير محتاج ف القضاء إثبات استقلال اختيار الإنسان ف و ما كان منها يوجب سلب استنادها إل
ينتف ه، حتبسال مستقيم الصراط الذي لا يخط القضاء و يهدي الإنسان إل التأثير، و مستغنيا عن غيره، فإنه يثبت استناده إل
لا يفرح الإنسان بما وجده جهلا، و لا يحزن بما فقده جهلا كما ف القضاء ك تتبعه كإسناد الحوادث إل عنه رذائل الصفات الت
قوله تعال: «و آتُوهم من مالِ اله الَّذِي آتاكم»: النور‐ 33، فإنه يدعو إل الجود بإسناد المال إل إيتاء اله تعال، و كما ف قوله
:قوله تعال و كما ف ،ه تعالأنه من رزق ال الإنفاق بالاستناد إل قُونَ»: البقرة‐ 3، فإنه يندب إلنْفي مزَقْناها رمم و» :تعال
:«ًمع نسحا مهيا مهلُونَبضِ زِينَةً لَها لرا َللْنا ما ععنَّا جفاً اسدِيثِ انُوا بِهذَا الْحموي نْ لَما مآثارِه ‌لكَ عنَفْس علَّكَ باخفَلَع»
الهف‐ 7، نه رسوله ص عن الحزن و الغم استنادا إل أن كفرهم ليس غلبة منهم عل اله سبحانه بل ما عل الأرض من ش‌ء

أمور مجعولة عليها للابتلاء و الامتحان إل غير ذلك.

و هذا المسلك أعن الطريقة الثانية ف إصلاح الأخلاق طريقة الأنبياء، و منه ش‌ء كثير ف القرآن، و فيما ينقل إلينا من التب
السماوية.

و هاهنا مسلك ثالث مخصوص بالقرآن الريم لا يوجد ف ش‌ء مما نقل إلينا من التب السماوية، و تعاليم الأنبياء الماضين سلام
اله عليهم أجمعين، و لا ف المعارف المأثورة من الحماء الإلهيين، و هو تربية الإنسان وصفا و علما باستعمال علوم و معارف لا

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=3
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=18&a=7


يبق معها موضوع الرذائل، و بعبارة أخرى إزالة الأوصاف الرذيلة بالرفع لا بالدفع.

و ذلك كما أن كل فعل يراد به غير اله سبحانه فالغاية المطلوبة منه إما عزة ف المطلوب يطمع فيها، أو قوة يخاف منها و يحذر
عنها، لن اله سبحانه يقول: «انَّ الْعزةَ له جميعاً»: يونس‐ 65، و يقول: «انَّ الْقُوةَ له جميعاً»: البقرة‐ 165، و التحقق بهذا
العلم الحق لا يبق موضوعا لرياء، و لا سمعة، و لا خوف من غير اله و لا رجاء لغيره، و لا ركون إل غيره، فهاتان القضيتان إذا
صارتا معلومتين للإنسان تغسلان كل ذميمة وصفا أو فعلا عن الإنسان و تحليان نفسه بحلية ما يقابلها من الصفات الريمة

الإلهية من التقوى باله، و التعزز باله و غيرهما من مناعة و كبرياء و استغناء و هيبة إلهية ربانية.

و أيضا قد ترر ف كلامه تعال: أن الملك له، و أن له ملك السماوات و الأرض و أن له ما ف السماوات و الأرض و قد مر بيانه
مرارا، و حقيقة هذا الملك كما هو ظاهر لا تبق لش‌ء من الموجودات استقلالا دونه، و استغناء عنه بوجه من الوجوه فلا ش‌ء إلا
و هو سبحانه المالك لذاته و لل ما لذاته، و إيمان الإنسان بهذا الملك و تحققه به يوجب سقوط جميع الأشياء ذاتا و وصفا و فعلا
عنده عن درجة الاستقلال، فهذا الإنسان لا يمنه أن يريد غير وجهه تعال، و لا أن يخضع لش‌ء، أو يخاف أو يرجو شيئا، أو يلتذ
أو يبتهج بش‌ء، أو يركن إل ش‌ء أو يتوكل عل ش‌ء أو يسلم لش‌ء أو يفوض إل ش‌ء، غير وجهه تعال، و بالجملة لا يريد و لا
يطلب شيئا إلا وجهه الحق الباق بعد فناء كل ش‌ء، و لا يعرض إعراضا و لا يهرب إلا عن الباطل الذي هو غيره الذي لا يرى

لوجوده وقعا و لا يعبأ به قبال الحق الذي هو وجود باريه جل شأنه.

و كذلك قوله تعال: «اله لا اله ا هو لَه اسماء الْحسن‌»: طه‐ 8، و قوله:

السجدة‐ 7 و قوله: «و :،«خَلَقَه ء‌َش لك نسحالأنعام‐ 102، و قوله: «الَّذِي ا :«ء‌َش لك قخال وه ا لهلا ا مبر هال مذل» 
:«اهيا دُوا ابتَع كَ ابر ‌قَض تُونَ»: البقرة‐ 116، و قوله: «وقان لَه لطه‐ 111 و قوله: «ك :«ومالْقَي لْحل وهنَتِ الْۇجع

الإسراء‐ 23، و قوله: «ا و لَم يفِ بِربِكَ انَّه عل‌ كل ش‌َء شَهِيدٌ»: فصلت‐ 53، و قوله:

 «الا انَّه بِل ش‌َء محيطٌ»: فصلت‐ 54، و قوله: «و انَّ ال‌ ربِكَ الْمنْتَه‌»: النجم‐ 42.

هلَينَّا اا و هنَّا لةٌ قالُوا ايبصم متْهصابذا اا الَّذِين ابِرِينرِ الصّشب و» :قوله تعال نحن فيها و ه و من هذا الباب الآيات الت
راجِعونَ» إل آخرها فإن هذه الآيات و أمثالها مشتملة عل معارف خاصة إلهية ذات نتائج خاصة حقيقية لا تشابه تربيتها نوع
عل شرائعهم، فإن المسلك الأول كما عرفت مبن سنها الأنبياء ف فنه، و لا نوع التربية الت ف يم أخلاقيقصدها ح التربية الت
العقائد العامة الاجتماعية ف الحسن و القبح و المسلك الثان مبن عل العقائد العامة الدينية ف التاليف العبودية و مجازاتها، و

هذا المسلك الثالث مبن عل التوحيد الخالص الامل الذي يختص به الإسلام عل مشرعه و آله أفضل الصلاة هذا.

فإن تعجب فعجب قول بعض المستشرقين من علماء الغرب ف تاريخه الذي يبحث فيه عن تمدن الإسلام، و حاصله: أن الذي
يجب للباحث أن يعتن به هو البحث عن شئون المدنية الت بسطتها الدعوة الدينية الإسلامية بين الناس من متبعيها، و المزايا و
الخصائص الت خلفها و ورثها فيهم من تقدم الحضارة و تعال المدنية، و أما المعارف الدينية الت يشتمل عليها الإسلام فه مواد

أخلاقية يشترك فيها جميع النبوات، و يدعو إليها جميع الأنبياء هذا.

و أنت بالإحاطة بما قدمناه من البيان تعرف سقوط نظره، و خبط رأيه فإن النتيجة فرع لمقدمتها، و الآثار الخارجية المترتبة عل
التربية إنما ه مواليد و نتائج لنوع العلوم و المعارف الت تلقاها المتعلم المترب، و ليسا سواء قول يدعو إل حق نازل و كمال
،الحق الاجتماع مال، و هذا حال هذا المسلك الثالث، فأول المسالك يدعو إلال محض الحق و أقص متوسط و قول يدعو إل
و ثانيها يدعو إل الحق الواقع و المال الحقيق الذي فيه سعادة الإنسان ف حياته الآخرة، و ثالثها يدعو إل الحق الذي هو اله،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=165
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=65
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=8
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=111
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=32&a=7
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=102
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=23
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=116
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=111
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=53
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=53&a=42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=54
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=156
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=155
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=156


و يبن تربيته عل أن اله سبحانه واحد لا شريك له، و ينتج العبودية المحضة، و كم بين المسالك من فرق!.

و قد أهدى هذا المسلك إل الاجتماع الإنسان جما غفيرا من العباد الصالحين، و العلماء الربانيين، و الأولياء المقربين رجالا و
نساء، و كف بذلك شرفا للدين.

الحب العبودي، و إيثار جانب الرب عل ين الآخرين بحسب النتائج، فإن بناءه علأن هذا المسلك ربما يفترق عن المسل عل
جانب العبد و من المعلوم أن الحب و الوله و التيم ربما يدل الإنسان المحب عل أمور لا يستصوبه العقل الاجتماع الذي هو
ملاك الأخلاق الاجتماعية، أو الفهم العام العادي الذي هو أساس التاليف العامة الدينية، فللعقل أحام، و للحب أحام، و سيج‌ء

.ه تعالبعض الأبحاث الآتية إن شاء ال ف توضيح هذا المعن


