
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۲۳ مهر ۱۳۹۳

(استصحاب تعليق)تنبیهات استصحاب
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصهی جلسهی گذشته

یم رسیدیم و به مناسبت گفتیم که این بحث قضایای حقیقیه در کلام نائینال مرحوم آقای صدر بر مرحوم آقای حبه اش
چیست؟ اصلا خود همین ی بحث مستقل است که قضایای حقیقیه و خارجیه در اصول، فرقش با تعریف که حما و فلاسفه
کردند چیست و چه آثاری که بر آن مترتب است؟ گفتیم این را به عنوان ی مطلب مستقل داشته باشیم و دو مرتبه وارد بحث

حم خواهیم شد.

خلاصهای از فرق اول و دوم بین قضایای خارجیه و حقیقیه

ه تعریف دقیق اینها را از خود عبارات نائیندر فرق بین قضایای حقیقیه و خارجیه بعد از این عرض کردیم کلام مرحوم نائین
آوردیم و گفتیم ثمرهی اصل و فرق اساس این است که قضایای خارجیه کبرای برای قیاس قرار نمگیرند ولو کلّ هم هستند.
قضایای خارجیه ولو کلّ هم باشند مگوئیم «قُتل کل من ف العسر» اما این به عنوان کبرای قیاس و استنباط قرار نمگیرد؛

ول قضایای حقیقیه، کبری برای قیاس و استنباط قرار مگیرد.

در قضایای خارجیه در جای که روی ی شخص معین مآید مثل «اکرم زیداً» یا «زیدٌ قائم» روشن است که اصلا کبری واقع
نمشود، چون کلّ نیست. اما مگوئیم حتّ همان قضایای خارجیهای که محصور است و صور کل را هم دارد آن هم باز

کبرای برای قیاس قرار مگیرد به همان توضیح که دیروز عرض کردیم. بعد از آن ی فرق دیری هم ذکر کردیم.

فرق سوم بین قضایای خارجیه و حقیقیه

فرق سوم[1] که امروز بیان مکنیم این است که مرحوم نائین مفرماید: «انّ العبرة ف القضية الخارجية، هو علم الآمر باجتماع
الشّروط و ما له دخل ف حمه» ی از فرقهای قضایای خارجیه و حقیقیه این است که در قضایای خارجیه آمر علم به
م است. یعنکه دخیل در ح علم به وجود موضوع و علم به وجود شرایط و تمام خصوصیات موضوع باید داشته باشد. یعن

در قضایای خارجیه وجود علم شرایط و موضوع، ملاک است.

مثلا اگر مول مخواهد ی تلیف را متوجه عمرو کند و به او بوید «زید را اکرام کن»، در این صورت خود مول باید علم
داشته باشد به اینه عمرو تمام شرایط برای امتثال حم را دارا م باشد و به عبارت دیر احراز این شرایط را خود مول باید

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


انجام دهد. حالا تعبیر مکنیم مگوئیم وجود علم شرایط در قضایای خارجیه ملاک است و وجود علم یعن آمر علم به وجود
این شرایط داشته باشد.

اما در قضایای حقیقیه مفرمایند: وجود واقع این شرایط ملاک است. چون در قضایای حقیقیه باید موضوع مفروضة الوجود
باشد و قبل از تحقق موضوع، حم ‐ به هیچ نحوی از انحاءش ‐ اصلا وجودی ندارد. باید موضوع موجود بشود تا حم بیاید.
لذا در قضایای حقیقیه موضوع تا موجود نشود، طبق همان بیان دقیق که دیروز از مرحوم نائین عرض کردیم قبل تحقق

الموضوع حم حتّ فرمودند به نحو انشائ هم وجود ندارد.

حالا مفرمایند شرایط هم باید در واقع و در عالم خارج موجود بشود. به عبارت دیر ایشان م فرماید: وجود علم به درد
نمخورد. مثلا در همین «له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطاعَ الَيه سبِيلا» در وجوب حج، حم مآید روی ملّف مستطیع،
اما این ملّف مستطیع یعن کس که بحسب الواقع مستطیع باشد نه آن کس که مول علم به استطاعت او دارد. علم و وجود

علم دخالت ندارد.

اگر گفتیم در باب استطاعت آن کس را که مول ‐ از هر طریق ‐ علم به استطاعت زید دارد و لو اینه به حسب واقع زید
در جای ّملاک است، حت وئیم در قضایای حقیقیه آن وجود واقعن حج بر او واجب است. اما اگر بمستطیع نشده است لی
که مول علم دارد و مگوید «انت مستطیع» علم مول فایدهای ندارد و باید واقع را ببینیم. اگر در واقع این زید مستطیع باشد

وجوب حج بر او مآید و اگر در واقع مستطیع نباشد وجوب حج نمآید!

حالا این شرط در بعض تعابیر دیر مرحوم نائین به گونه ی دیری آمده است اگر چه فرق جدیدی نیست. ایشان م فرماید: در
قضایای خارجیه احراز موضوع با مول است اما در قضایای حقیقیه احراز موضوع با خود ملّف است. مثلا اگر مول به
کس گفت: «ادخل داری لأنّ صدیق» اما در باطن این شخص عدو برای این مول است، این شخص باید وارد خانه بشود.

لطفا به این مثال خوب دقت کنید چرا که ثمرهی عملیهی خیل خوب دارد و شاید گاه اوقات برای ما و شما هم واقع شود.

«صدیق ّگوید: «از طعام من بخور یا به منزل ما برای طعام بیا لأنکند و مآید انسان را برای طعام دعوت مم مثلا کس
در این مثال دعوت کننده به هر طریق، احراز کرده است که این آدم دوست او است اما این آدم خودش مداند در باطن دشمن
این آدم است، یا دیران هم مگویند این در باطن دشمن است اما اینجا رفتن در آن منزل و خوردن غذا مانع دارد؛ برای اینه
این قضیه قضیهی خارجیه است و این شخص علم پیدا کرده به اینه این آدم صدیق او م باشد و شرطش برای خوردن طعام
و برای غذا شما را دعوت م ه شما رفیق او هستکند به اینمثلا رفیق شما علم پیدا م .است نه صداقت واقع صداقت علم
کند. شما ولو به حسب واقع صدیق نباشید، اما متوانید این کار را انجام دهید. اگر در باب عدالت و در باب نماز جماعت هم
همین حرف را بزنیم م گوئیم: در عدالت شرط علم است؛ یعن مأموم متواند به کس اقتدا کند که علم به عدالت این امام
در خیل و شرط علم دانم و شرایط عدالت را ندارم. حالا این شرط واقعگوید: من خودم را عادل نمدارد ولو این امام م

جاهای علم بینشان ثمره وجود دارد، از جمله در قضایای حقیقیه و خارجیه.

در قضایای خارجیه این عنوان شرط واقع را ندارد و شرط علم است. اگر در ی جن رسول خدا(ص) فرمودند با اینها
.مطرح است نه به صورت شرط واقع مقابله کنید لأنّهم کذا، این به صورت شرط علم

در همین مسئله ی استطاعت لازم نیست که مول لّف است. مثلابا م گویند اولااما در قضایای حقیقیه احراز شرایط م
استطاعت شخص را احراز کند. بله استطاعت را خود انسان باید احراز کند چرا که احراز شرایط با ملّف است؛ چون این

شرط عنوان شرط واقع را دارد و عنوان شرط علم را ندارد. این هم ی از فرقهای بین قضیهی خارجیه و قضیهی حقیقیه.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


فرق چهارم بین قضایای خارجیه و حقیقیه

فرق دیری[2] که با توجه به آن تعریف که در قضایای حقیقیه و خارجیه مفرمایند این است که ما در قضایای خارجیه دو
طائفه یا دو چیز که بوئیم ییش موضوع حم است و دیری ملاک و علّت، نداریم. اما در قضایای حقیقیه این دو طائفه را
داریم، ما ی موضوع جداگانه داریم و ی ملاک و علت تشریع به صورت جداگانه داریم. مثلا مفرمایند در قضایای خارجیه
«فإن جمیع العناوین» یعن موضوعات «من علل التشریع»، موضوع و علّت ی است. مگوید: «اکرم زیداً»، زید موضوع
است. مگوئیم: چرا؟ خودش علّتش هست چون «لأنّه زیدٌ» غیر از این چیز دیری در آنجا نداریم ولیس لها غیر از مسئلهی

شخص زید، چیز دیری.

اتفاقاً همان مثال که در فرق قبل ذکر کردیم در اینجا هم مآید. در اینجا مگوئیم در قضیهی خارجیه کس آمده دیری را
دعوت کرده برای طعام و مگوید «کل من الطعام لأنّ صدیق»، حت ممن است با لام تعلیلیه هم بیاورد. اینجا ولو به حسب
واقع هم این شخص صدیق نباشد اما تمام الموضوع خود این آدم است. به عبارت دیر تمام الموضوع این است که این مول و
این آمر و این دعوت کننده مخواهد این آدم طعام بخورد. حالا خودش هم احراز کرده صداقت را ولو به حسب الواقع صداقت

نباشد، اما موضوع فقط خود این شخص و مدعو است. علّتش هم خود این مدعو است و چیز دیری نیست.

وید «من کان صدیقدرِ خانهاش را باز کند ب مول علت. اگر مثلا موضوع داریم و ی اما در قضایای حقیقیه ما ی
فلیدخل»، موضوع را بیاورد روی آن صداقت و صدیق واقع، علاوه بر موضوع، علت که همان صدیق است نیز م باشد.

در مثال قبل به زید مگفت: «ادخل داری و کل من طعام»، بعد مگوید «لأنّ صدیق»، ولو زید هم صدیقش نباشد اما
موضوع و تمام الموضوع خود زید است و مول و دعوت کننده به او میوید «ادخل داری و کل من طعام». اما در این مثال
بعد مگوید «من کان صدیق فلیدخل» این قضیه مشود حقیقیه. در اینجا ما دو عنوان داریم. ی عنوان موضوع و دیری

عنوان علّت. ی آن اشخاص که الآن دارند دعوت مشوند و دوم ملاک، که ملاکش «صداقت واقع» است.

حالا این «من کان صدیق»، اعم از اینه مول او را صدیق بداند یا نداند، اعم از اینه مول او را دشمن بداند یا نداند، ممن
تواند وارد این منزل شود. البته این فرق باز ناشبحسب الواقع صدیق باشد این هم م را دشمن بداند ول کس ی است مول

از خود همان تعریف اصل است که ما برای قضایای خارجیه و قضایای حقیقیه کردیم.

در قضایای خارجیه ما غیر از موضوع چیز دیری نداریم به نام علّت تشریع، به نام ملاک، اما در قضایای حقیقیه هر دو وجود
دارد. فرع بعد را ان شاء اله روز شنبه عرض مکنم.

بحث اخلاق
مارم اخلاق پیامبر اکرم(ص) اسوه‌ی مؤمنان

محمدُ بن عل بن الْحسين بِاسنَادِه عن عبدِ اله بن مسانَ عن ابِ عبدِ اله(علیه السلام) قَال: انَّ اله خَص رسولَه(صل اله علیه
و ينقةً الْيشَرا عهرا، فَذَكنْهم ةادِيالز ف هلَيوا اغَبار و هدُوا المفَاح ،ميف انَتنْ كفَا منْفُسنُوا اتَحقِ، فَامَْخا ارِموآله) بِم

الْقَنَاعةَ و الصبر و الشُّر و الْحلْم و حسن الْخُلُق و السخَاء و الْغَيرةَ و الشَّجاعةَ و الْمروءةَ.

جلد پانزدهم وسائل که در رابطه با جهاد است به دو بخش تقسیم شده است. ی بخش مربوط به جهاد العدو است و بخش دیر
در رابطه با ابواب جهاد النفس است که این ابواب جهاد النفس روایات بسیار خوب دارد.



روایت که مخواهم بخوانم باب چهارم، «باب استحباب ملازمة الصفات الحمیدة و استعمالها» است. اینه انسان با صفات
حمیده ملازم باشد و در زندگ آنها را به کار ببرد، ی از مستحبات است.

نته ی مهم این است که خود همین که انسان ببیند چه صفت پسندیده است و در زندگ ملازم با آن باشد، ی از مستحبات
ماست.

« محمدُ بن عل بن الْحسين بِاسنَادِه عن عبدِ اله بن مسانَ عن ابِ عبدِ اله(علیه السلام) قَال»، امام صادق بر حسب این
روایت فرمود «انَّ اله خَص رسولَه(ص) بِمارِم اخَْقِ» خدای تبارک و تعال رسول خودش را مختص به مارم اخلاق کرد
که ظاهر این روایت «خص» ظهور در این دارد که این از مختصات رسول خدا بوده و شاید در انبیاء دیر چنین صفات به

صورت مجموع نبوده و جمع بین این صفات در رسول خدا بوده است.

این صفات هم صفات مارم اخلاق است. مرمتهای اخلاق، اخلاقهای پسندیده و کریمانه و بزرگ. بعد امام مفرماید:
«فَامتَحنُوا انْفُسم» شما خودتان را امتحان کنید، «فَانْ كانَت فيم» اگر دیدید در شما هم وجود دارد خدا را حمد کنید،
«فَاحمدُوا اله»، خدا را حمد کنید و شر کنید بر وجود اینها. «و ارغَبوا الَيه ف الزِيادة منْها» سع کنید اینها را در خودتان

زیادتر کنید، «فَذَكرها عشَرةً» ، ده تا صفت را ذکر کرد.

یقین
«الیقین» صفت یقین که ی بحث خیل مفصل دارد. روایاتش را دیدید، مراتب یقین، مقدمات یقین، آثار یقین و ... . و  را
داشته باواقعاً اگر انسان این یقینشد؛ یقین به خدا، یقین به قیامت، یقین به معاد، اگر این یقین در انسان باشد، انسان تزلزل،
اضطراب، خوف و حزن پیدا نمکند. این تزلزلها و اضطرابها و حتّ نزاعها تا برسیم پائینتر نزاع های که انسان مکند به

خاطر این است که این یقین را ندارد.

انسان که یقین به وجود خدا و اسماء خدا دارد، و یقین دارد به اینه عزت، قوت، مل و سلطنت برای خداست و هیچ وجودی
استقلال ندارد، اگر انسان ی چنین یقین داشته باشد واقعاً بهشت و جهنم را ببیند که من دارم لفظاش را عرض مکنم، باید
انسان سع کند به این مرحله برسد که اصلا زندگاش دگرگون مشود. در هر شغل که باشد خصوصاً در مسائل علم آثار

دیری هم دارد.

قناعت
«القناعة»؛ دوم قناعت است. قناعت در خوراک و لباس و مال و در آنچه که از شئون دنیاست. حالا خیل به نحو کل عرض
کنیم که آدم قانع باشد. تنها چیزی که قناعت در آن مذموم است قناعت در عبادت است. انسان در عبادت و تقرب به خدا نباید

قانع باشد؛ ول غیر از این آنچه که مربوط به شئون دنیاست، آدم باید قانع باشد.

گاه اوقات داشتن چیزی ضرورت دارد مثلا اولادش زیاد هستند و باید خانهی کوچتر را تبدیل به بزرگتر کند؛ مشل ندارد
بله اتفاقاً این سفارش دین است. قناعت به این معنا نیست که انسان زن و بچهی خودش را در اسارت قرار بدهد؛ ی طلبه با
ی زن و سه تا بچه در ی اتاق زندگ کند! وقت هم به او مگوئیم چرا، مر نمتوان سه تا اتاق داشته باش؟ مگوید: چرا،

ول من قانعم! این اشتباه مکند و اسمش قناعت نیست.

قناعت به این معناست به آن مقداری که از خدا به او رسیده راض باشد. «قنعن بما رزقتن» حالا اگر خدا به او روزی داده و
ند و حتماً باید انجام بدهد؛ ولمقدار راحتتر باشد، این کار را ب ه بچههایش ییرد برای اینخانهی صد متری ب تواند یم



حالا الآن خانهی صد متری دارد و راحت زندگ مکند ول دائم ولع بزند که چرا خانهی پانصد متری ندارم، پول هم ندارد،
بخواهد خودش را به قرض بیندازد! این مذموم است.

گاه اوقات من بعض از امام جماعتها را مبینم و مپرسیدم چه مکن؟ مگوید: 60 سال است که امام جماعتم و خدا
شر! همین اندازه قانع است. یعن از نظر مراتب علم به علت اینه استعدادش را نداشته، نتوانسته به جای برسد ول دیر

دنبال مقامات و عناوین نبوده و به همین قانع است. این خلق بسیار ارزشمند است.

قناعت در همهی امور دنیویه.

در ادامه صفات حميده فرمود: صبر و شر، حالا صبر در مقابل مصائب، صبر در برابر معصیت و ... انواع که برای صبر
وجود دارد؛ انسان باید صابر باشد و شور.

و حلم و حسن الخلق داشته باشد.

ی از چیزهای که گاه اوقات بعض از خانوادههای طلبهها به من مگویند این است که این روحان که سرپرست خانهی
س آن است این خیلدر خانه برع کند ولخوب صحبت م نشیند به قدری راجع به مسائل اخلاقروی منبر م ماست وقت

فاجعه است! واقعاً فاجعه است!
گفت: مگوئیم مر این حرفهای که مزن برای خودت نیست؟ صریح مگوید: نه، اینها برای ارشاد مردم است و من در

زندگ ی وظیفهی دیری دارم!

این خیل خطرناکتر است؛ آدم که فر کند که اگر مردم را ارشاد مکند راه ارشاد خودش چیز دیری است و خودش باید
طور دیری عمل کند، تمام وجودش را شیطان گرفته و خودش خبر ندارد. وقت آدم به مردم بوید با زن و بچهتان و دیران با

اخلاق خوب رفتار کنید، در درجهی اول خود ما ی ناه کنیم ببینیم در خانه چقدر با اخلاق خوب هستیم.

گاه اوقات خودم بچهه‌ایم را صدا مزنم و مگویم از اخلاق من راض هستید؟ بعضهایشان مگویند: نه! گاه شما
عصبان مشوید! خوب هم هست برای اینه ممن است وقت که من عصبان مشوم، البته عصبانیت من نهایتش این بوده که
گاه دیر نماز خواندند یا گاه گذاشتند اول وقت از دستشان رفته است؛ عمدتاً گاه سر این چیزها بوده و گاه هم سر مسائل
کنم و نباید با تندی حتگویم شاید در همین مورد هم من اشتباه مآیم و مباز من به خودم م و اینها هم بوده است! ول درس

راجع به نماز با اینها برخورد کنم!

خانوادهتان را صدا بزنید بچههایتان را صدا بزنید و بوئید اخلاق من چطور است؟ و مسئله را جدی بیرید، مبادا انسان بذرد
بعد از اینه اواخر عمر بشود انسان از دنیا برود بچههایش بویند خدا رحمتش کند ول خیل بداخلاق بود! اینطور مشود و این

فایدهای ندارد.

بنابراین راجع به حسن الخلق در خانه خیل توجه داشته باشید، اصلا اخلاق ما، دین زن و فرزندان را تغییر مدهد و واقعاً
تأثیرش در خانواده ی تأثیر عجیب و غریب است، این را خیل مورد توجه قرار بدهیم.

سخاوت
بخل نداشته باشیم، هر چه که داریم با کمال میل و رغبت و نه با منّت در اختیار دیران قرار بدهیم.



غیرت
دفاع از ناموس و مراقبت از زن مهم است. باز همین جا من عرض کنم، ی از دردهای که گاه اوقات زنها به ما مگویند که
ی طلبه با خانمش مآید در ی مغازهای که لباسهای زنانه مفروشد و حرفهای را این مرد به این زن در حضور چند تا زن
دیر زده که ما خجالت مکشیم. این معنایش بغیرت است و انسان باید غیرت داشته باشد. هر حرف را هر جا با هر کس نزند
و باید حیا داشته باشد. البته خوب است طلبه به همراه همسر خود به خرید برود، این به نظر من خوب است؛ اما چطور باشد؟

مثل بقیه ی مردم و یا بدتر از مردم باشد؟! این که نتیجهی عس مدهد.

نهم شجاعت و دهم مروت و جوانمردی است.
این ده صفت را ببینیم کدام ی هست و کدام ی نیست. خداوند همهی اینها را در همه ما به بهترین وجه قرار بدهد ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ انّ العبرة ف القضية الخارجية، هو علم الآمر باجتماع الشّروط و ما له دخل ف حمه، فلا يوجه التّليف عل عمرو مثلا
بوجوب إكرام زيد إ بعد علمه باجتماع عمرو لجميع الشّروط المعتبرة ف حمه: من العقل، و البلوغ، و القدرة، و غير ذلك مما
ر الّذي له دخل فء ب‌م، كمجمه، و لو فرض انّ الآمر كان جاهلا بوجود شرط من شروط صدور الحمناط ح يرى دخله ف
تليف عمرو بوجوب إكرام زيد، فلا محالة يعلّق حمه بصورة وجود الشّرط، و يقول: ان جاء بر فأكرم زيدا، و تون القضية

الخارجية من هذه الجهة‐ أي من جهة تعليقها عل الشّرط‐ ملحقة بالقضية الحقيقية، عل ما سيأت بيانه.

و الحاصل: انّ المدار ف صدور الحم ف القضية الخارجية انّما هو عل علم الآمر باجتماع شروط حمه و عدم علمه، فان كان
عالما بها فلا محالة يصدر منه الحم و لو فرض خطاء علمه و عدم اجتماع الشّروط واقعا، إذ لا دخل لوجودها الواقع ف ذلك،
بل المناط ف صدور الحم هو وجودها العلم، فان كان عالما بها يحم و ان لم تن ف الواقع موجودة، و ان لم ين عالما بها لا
ة من هذه الجهة، فلا يعتبر فة الحقيقيالقضي وجه الاشتراط بوجودها، فيرجع إل الواقع الا عل م و ان كانت موجودة فيح

صدور الحم ف القضية الخارجية إ علم الآمر باجتماع الشّرائط.

و اما ف القضية الحقيقية: فيعتبر فيها تحقّق الموضوع خارجا، إذ الشّرط ف‌ القضية الحقيقية هو وجود الموضوع عينا و لا عبرة
بوجوده العلم، لأنّ الحم ف القضية الحقيقية عل الأفراد المفروض وجودها، فيعتبر ف ثبوت الحم وجود الأفراد، و لا حم مع
عدم وجودها و لو فرض علم الآمر بوجودها، فالحم ف مثل قوله: «العاقل البالغ المستطيع يحج»، مترتّب عل واقع العاقل البالغ
المستطيع، لا عل ما يعلم كونه عاقلا بالغا مستطيعا، إذ لا أثر لعلمه ف ذلك، فلو فرض انّه لم يعلم انّ زيدا عاقل بالغ مستطيع
لترتب حم وجوب الحج عليه قهرا بعد جعل وجوب الحج عل العاقل البالغ المستطيع، كما انّه لو علم انّ زيدا عاقل بالغ مستطيع
و ف الواقع لم ين كذلك لما كان يجب عليه الحج، فالمدار ف ثبوت الحم ف القضية الحقيقية انّما هو عل وجود الموضوع

خارجا، من دون دخل للعلم و عدمه ف ذلك.

و بذلك يظهر: امتناع الشّرط المتأخّر، لأنه بعد ما كان الش‌ّء شرطا و قيدا للموضوع فلا يعقل ثبوت الحم قبل وجوده، و إ يلزم
الخلف و عدم موضوعية ما فرض كونه موضوعا، عل ما سيأت بيانه، و إرجاع الشّرط المتأخر إل الوجود العلم انما نشأ من
الخلط بين القضية الخارجية و القضية الحقيقية، فانّ الوجود العلم بتحقق الشرائط انّما ينفع ف القضية الخارجية كما عرفت، لا

ف القضية الحقيقية.

نعم ف القضية العلم بترتّب الملاك و المصلحة عل متعلق حمه له دخل أيضا ف صدور الحم، إ انّ ذلك يرجع إل باب



الدّواع الّت تون بوجودها العلم مؤثّرة، و أين هذا من باب الشّروط الراجعة إل قيود الموضوع كما سيأت بيانه، فانّ العبرة
.و لا أثر لوجودها العلم ،ذلك انّما هو بوجودها العين ف

فتحصل من جميع ما ذكرنا: انّ الشّرط ف ثبوت الحم ف القضية الخارجية هو العلم باجتماع شرائط التّليف لا وجودها
الواقع، و ف القضية الحقيقية هو وجودها الواقع لا وجودها العلم. فهذه إحدى الجهات الثّلاث الّت تمتاز بها القضية الحقيقية

عن القضية الخارجية. (فوائد الاصول، ج‌1، ص: 173)

[2] ـ و هذا بخلاف القضية الخارجية، فانّ جميع العناوين فيها تون من علل التّشريع، و ليس لها موضوع يترتب الحم عليه
سوى شخص زيد، و ما عدا شخص زيد لا دخل له ف الحم بوجوده العين، و انّما يون له دخل بوجوده العلم، و من هنا
تسالم الفقهاء: عل انّه لو اذن لزيد ف أكل الطعام أو دخول الدّار لمان علمه بأنّ زيدا صديق له جاز لزيد أكل الطعام أو دخول
الدّار، و ان لم ين ف الواقع صديقا له، بل كان عدوا له، لأنّ الإذن قد تعلّق بشخص زيد و لا أثر لعلمه بصداقته ف جواز الدّخول،

و انّما يون العلم له دخل ف نفس اذنه.

و هذا بخلاف ما إذا اذن لعنوان صديقه و قال: من كان صديق فليدخل، أو قيد الحم بالصداقة و قال: يا زيد ادخل الدّار ان كنت
صديق، فانّه ف مثل هذا لا يجوز لزيد دخول الدّار إذا لم ين صديقا و ان علم الآذن بأنه صديق، فانّه ليس المدار عل علم الآذن،

بل المدار عل واقع الصداقة، من غير فرق بين أخذ الصداقة عنوانا أو قيدا من الجهة الّت نحن فيها.

نعم: بينهما فرق من جهة أخرى: و هو انّه لو أخذ الش‌ّء عل جهة العنوانية أوجب تعدّي الحم عن مورده إل كل ما يون العنوان
منطبقا عليه، فلو قال مخاطبا لزيد: يا صديق ادخل الدّار جاز لعمرو أيضا دخول الدّار إذا كان صديقا، إ إذا علم مدخلية
خصوصية زيد فيخرج العنوان عن كونه تمام الموضوع. و هذا بخلاف ما إذا كان قيدا، فانّه لا يجوز لغير زيد دخول الدّار و ان
كان مشاركا له ف القيد، وتفترق العنوانية و القيدية أيضا ف باب العقود، حيث انّ العقد عل عنوان يوجب بطلان العقد عند

تخلّفه، بخلاف العقد عل مقيد، فانّه عند تخلّف القيد يوجب الخيار. (فوائد الاصول، ج‌1، ص: 280)


