
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۲۳ مهر ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 20 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

سخن در این بود که شیخ انصاری(ره) فرمود این جواب که درباره بیع غاصب لنفسه دادیم، در شراء الغاصب لنفسه جریان
ندارد و به همین دلیل، صاحب جواهر(ره) فرموده است یا باید ملتزم بشویم به تفصیل «بین البیع و الشراء» یعن بوئیم در «بیع
الفضول لنفسه» با اجازهی مال درست مشود، اما «شراء الفضول لنفسه» باطل است و «شراء الفضول لنفسه» ولو بعداً
مال ثمن اجازه بدهد، این شراء واقع نمشود، یا باید ملتزم به این شویم که این اجازه، فقط به تبادل بین العوضین و بین
المالین تعلّق پیدا مکند یعن بوییم درست است که این مشتریِ غاصب لنفسه، قصد کرده این مبیع مل برای مشتری بشود
(یعن در قبول مشتری، این خصوصیت وجود دارد که مگوید من تملّ مکنم این مبیع را به طوری که در مل خودم قرار

بیرد)، اما اجازه، فقط به همان تبادل العوضین و تبادل المالین بخورد.

مرحوم شیخ مفرماید هر دو راه که بعض المعاصرین (که ظاهراً مراد ایشان، صاحب جواهر(ره) است) ط کردند، اشال
دارد. اما اشال راه نخست (که تفصیل بدهیم) آن است که با فتاوا و اکثر روایات گذشته مخالفت دارد؛ مخالفت با فتاوا که
روشن است؛ زیرا همه فقها یا مگویند بیع الغاصب یا شراء الغاصب لنفسه، هر دو صحیح است با اجازهی مال، یا مگویند

هر دو باطل است ولو مال هم اجازه بدهد و فقها بین البیع و الشراء تفصیل ندادهاند.

آن است «لم یتقدم نص (اسب» بیان کردهد یزدی(ره) در حاشیه کتاب «مهمانگونه سی) اما مخالفت با اکثر نصوص متقدّمه
ف شراء الغاصب لنفسه»؛ اصلا در آن روایات گذشته، روایت که در مورد شراء الغاصب لنفسه باشد نداریم و همه روایات،

درباره بیع لنفسه یا بیع الفضول و از جانب مبیع بوده است.

مرحوم سید در ادامه مفرماید «إلا أن یرید نصوص الاتجار بمال الیتیم»؛ مر آن روایات که دلالت بر مسألهی تجارت با مال
یتیم داشت (که سال گذشته، بحث اتجار با مال یتیم و اینه خصوصیاتش چیست؟ آیا ول متواند مال یتیم را مضاربةً برای
خودش بردارد یا برای دیری بردارد، مورد بررس قرار گرفت) در اینجا استفاده شده و گفته شود مراد، اتّجار به مال یتیم باشد.
به عنوان مثال؛ ی پول از یتیم، نزد ول عرف یتیم مانند عموی اوست (چون اگر خود ول شرع، آن را بخرد، فضول نیست)

که او با این پول، مال را بخرد که مشود شراء فضول لنفسه.

بالأخره این اشال بر مرحوم شیخ وارد است اینه مفرماید اکثر نصوص متقدمه اگر هم روایات گذشته دلالت بر شراء
الفضول لنفسه داشته باشد، فقط همین جانب مال یتیم است، اما بقیهی روایات اصلا دلالت بر مطلب ندارد. لذا از شیخ باید

همین را (که تفصیل دهیم میان بیع فضول لنفسه و شراء فضول لنفسه) قبول کرد که این مخالف با فتاوای فقهاست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بررس مطلب دوم شیخ انصاری(ره)

مرحوم شیخ در مطلب دوم، مفرماید بالأخره این خصوصیت که شما مگوئید که مشتری مگوید من مبیع را برای خودم
تمل مکنم، جزء عقد است یا نیست؟ جزء قبول هست یا نیست؟ و اجازه مخواهد تعلق پیدا کند؛ یا باید ی متعلّقش باشد یا
نباشد، ما نمتوانیم بوئیم در این قبول، فقط انشاء تبادل العوضین است، اما تملّ مبیع لنفسه در اینجا دیر وجود ندارد. به

همین دلیل اگر انشاء نتواند به این قبول تعلق پیدا کند، راه ندارید جز اینه بویید این انشاء و اجازه، ی عقد مستأنف است.

بنابراین، این راههای که صاحب جواهر(ره) ط کرد، درست نیست و نقض به مسألهی وکالت و ولایت را نیز، مرحوم شیخ
جواب دادند. ما پاسخ شیخ را به تبع مرحوم محقق اصفهان نپذیرفتیم، اما بالأخره خود شیخ(ره) مفرماید ببینیم چه راه برای
رهای از این اشال وجود دارد و په کنیم که در شراء الفضول لنفسه، اجازه به «ما وقع» تعلّق پیدا کند و تطابق باشد بین اجازه

و بین متعلّق اجازه و اجازه ی عقد مستأنف و عقد جدید نشود.

راه حل شیخ انصاری(ره) برای حل اشال

مرحوم شیخ مفرماید برای رهای از این اشال، باید بوئیم این مشتری فضول لنفسه، بنا مگذارد بر اینه اعتقاداً یا عدواناً
مال است و خودش را، مال ثمن مداند یعن همان گونه که در بیع فضول لنفسه، «البایع یبن عل أنّه مال عدواناً» و بنا
وئیم این مشتری، بعنوان المالفروشد، در اینجا نیز بم «گذارد و «بعنوان المالم (یتمال عنوان کل ی) تیبر مال
مخرد و پول مدهد و ثمن به عنوان مال، از ملیت او، خارج مشود منته عدواناً یعن مشتری مگوید من مال هستم (و

تخیلا مگوید من مال هستم)، اما واقعاً مال نیست.

بنابراین، این ی مفهوم یا عنوان کلّ مالیت در اینجا در طرف قبول وجود دارد و بعداً هم که مال اجازه مدهد به همین
جهت اجازه مدهد که این از مل مال ثمن خارج شده است. به بیان دیر؛ همهی مشلات در این است ما اگر گفتیم مشتری
بوید به عنوان شخص خودم ثمن خارج مشود و این مبیع در مل من مآید، مبیع هم به عنوان شخص من مل من مشود

مگوئیم این اجازه به خود این ماوقع نمتواند تعلق پیدا کند؛ زیرا ماوقع این است که این مبیع مال مشتری شود.

پس باید اجازه عقد مستأنف شود تا اینه مل برای مال شود، اما اگر گفتیم این مشتری به عنوان کلّ مال «أنّه مال للثمن
ادعاء و عدواناً»، به این عنوان ثمن را مدهد و مبیع مآید در مل مال للثمن، نه در مل شخص این آدم، مبیع در مل این
ه مبیع داخل در ملدهد به عنوان اینآمد اجازه داد، او اجازه م اصل للثمن، در این صورت اگر بعداً مال عنوان مال

مال للثمن شده است. لذا بین اجازه و بین ما وقع و منشأ، تطابق وجود دارد و با این اجازه، مسأله تمام مشود.

دو مطلب در پاسخ شیخ انصاری(ره)

وید به عنوان شخص خودم و نه به عنوان مالاگر مشتری ب ند (یعنرا قصد ن مطلب نخست: اگر مشتری چنین عنوان
ادعای)، شیخ(ره) مفرماید اینجا ما ملتزم مشویم به اینه این معامله باطل است و اجازه نیز لغو است و معامله باطل
مشود؛ زیرا در اینجا، مبادلهی حقیقیه واقع نشده است و مبادلهی حقیقیه در جای است که یا مال حقیق باشد یا ادعای، اما

اگر نه مال حقیق بود و نه مال ادعای،  اینجا اصلا مبادلهی حقیقیه واقع نمشود.[1]

پیش از بیان مطلب دوم شیخ(ره)، همان اشال را که شیخ(ره) به صاحب جواهر وارد کرد را، به خود شیخ وارد مکنیم و آن
اینه، فتاوا این است ولو غاصب لنفسه، بناء بر مالیت خودش هم نذارد (و قصد دخول مبیع در مل شخص خودش را کرده



لا به عنوان اینه این مال ادعای است)، اما باز فتاوا مگوید این معامله درست است و این فرمایش شیخ(ره) بر خلاف
فتاواست.

مطلب دوم: قاعدهای است در باب حیثیات تقییدیه.
توضیح آنه؛ مرحوم شیخ مفرماید اگر ی حم برای ی شیئ ثابت بود (مثلا اگر گفتیم وجوب اکرام برای زید ثابت
است)، اما ی حیثیت تقییدیه داشت (مگوییم «من حیث إنّه عادل» یا «من حیث إنّه عالم»)، اولا و بالذات این حم برای آن
حیث عارض است، ثانیاً و بالعرض برای زید است. مگوئیم زید واجب الاکرام است من حیث إنّه عالم و فرض کردیم این

حیثیت تقییدیه است. حیثیت تقییدیه یعن آنه نباشد حم نیست.

گاه اوقات مگویند حیثیت تقییدیه جزء الموضوع است، مقوم است، مفرماید در تمام حیثیتهای تقییدیه آن حم که برای
شیئ به برکت این حیثیت ثابت است ثابت لنفس تل الحیثیة، آن وقت در ما نحن فیه هم همینطور مشود، در ما نحن فیه

مگوئیم مبیع مل زید شده «من حیث إنّه مال للثمن إدعاء». پس در حقیقت مبیع مل برای این عنوان مالیت است.[2]

این مطلب دوم صحیح است یعن قاعدهای است که در باب حیثیت تقییدیه وجود دارد ولو اینه مرحوم سید ی إن قلت
مختصری دارد.

ما در اینجا و حت در بحث قبل در بیع فضول لنفسه ی استفادهای از کلام شیخ مکنیم، مخصوصاً در اینجا که شیخ تصریح
کرده؛ ی اختلاف وجود دارد که آیا عنوان یا جهت، مال مشود یا خیر؟ این بحثهای که امروز خیل رایج است که آیا
حوزه است، حوزهی علمیه نه مل چیزی مل وئیم یحوزه، ب ،حیثیت حقوقیه و شخصیت حقوقیه مثل دولت، بان
شخص، ی چیزی مل دولت است و نه مل رئیس دولت یا اشخاص دولت، مل للدولة. ما دو سال گذشته در همین بحث
تواند مالشود دولت هم م تواند مالداشتیم راجع به اثبات این مطلب که همانطوری که شخص م بحث مفصل بیع ی

شود ملیت ی امر اعتباری است و مانع ندارد!

حال مخواهیم بوییم از همین مطلب شیخ در اینجا نیز متوانیم این استفاده را کنیم؛ زیرا شیخ(ره) مفرماید وقت مشتری
غاصب لنفسه، این مبیع مل شخص خودش نمشود، بله مل آن عنوان مشود و مشتری به عنوان «أنّه مال» این را

مفروشد.

بنابراین، متوان حت به شیخ انصاری(ره) نیز نسبت بدهیم که شیخ(ره) نیز، جهت و عنوان را قابلیت برای ملیت و مالیت در
آن مداند.

بحث اخلاق

روایت از امام باقر(عليه السلام) هست که مفرماید: «لو أنّ عبداً عمل یطلب به وجه اله عزوجل و دار الآخرة فأدخل فیه رضا
أحدٍ من الناس کان مشرکاً»[3] «لا یون العبد عابداً له حق عبادته حتّ ینقطع عن الخلق کلّه إلیه».[4]

روایت خیل عجیب است؛ ی سری امور را که انسان از اول برای غیر خدا انجام مدهد که اکثر امور متأسفانه همینطور
است! انسان یا برای تمایل نفس خودش انجام مدهد، گاه اوقات از خودم عرض مکنم درس گفتن، کتاب نوشتن، تحقیق
کردن، روی تمایل نفس است و آدم مگوید من باید رشد پیدا کنم و نه باز برای خدا، برای اینه خودش را مخواهد ارضاء و
قانع کند. بسیاری از اموری که انسان انجام مدهد همینطور است و اینها مسلّم اصلا به درد عبادت که نمخورد هیچ، جنبهی



غیر خدای محض دارد.

اما این روایت ی چیز عجیب را دلالت دارد و مفرماید اگر عبدی عمل را انجام بدهد یطلب به وجه اله، از او بپرسند برای
چه انجام مده مگوید برای خدا، برای قیامت، اما «فأدخل فیه رضا أحدٍ من الناس» مگوید من این کار خدائ را برای
رضایت پدرم انجام مدهم، برای خدا انجام مدهم ول رضایت پدرم هم باید در آن باشد، رضایت مسئول یا رئیسم مخواهم در
آن باشد، فلان شخصیت و یا فلان مرجع در آن باشد، رضایت مردم هم در آن باشد، مخواهم مردم هم راض باشند، رضایت

آنها را هم داخل در این کند. حضرت مفرماید «کان مشرکاً»، خیل حرف عجیب است!

ما گاه اوقات مگوئیم که مخواهم برای رضایت خدا نماز بخوانم ول برای اینه رضایت این مسجدیها جلب شود این کار
را مکنم، یعن او را هم داخلش مکنم، برای اینه رضایت اینها جلب شود اینجا نماز مخوانم، برای اینه فلان گروه جلب
شود آنجا سخنران مکنم برای اینه رضایت فلان آقا و فلان مسئول تأمین شود در آنجا سخنران مکنم یا حرف مزنم! اینها

تمام از مصادیق شرک مشود، این مسئله خیل عجیب است.

ری داخلش شود، البته خیلهیچ چیز دی خواهیم انجام بدهیم اصلاه برای خدا مذاریم در اعمال ما که ان شاء النباید ب
مشل است، واقعاً مشل است، این مسئله با زبان و گفتار آسان است ول در مقام عمل خیل مشل است، انسان شب که
مشود ی از کارهای که باید مراقبه و محاسبه کند همین است که چند تا گناه از او سر زده، چند تا غیبت از او سر زده، چند
تا تندی به دیران کرده، بزرگان ما اینطور که برای ما نقل شده گاه اوقات در اثر ی تندی به دیران روزها روزه مگرفتند تا
اثر آن از نفسشان از بین برود، ما خبر نداریم گاه اوقات ی برخورد بد، ی برخورد اهانت آمیز با ی مؤمن، خدا توفیق
نماز شب را از انسان مگیرد توفیق نماز اول وقت را مگیرد، اصلا ی تدکری همهی وجود انسان را فرا مگیرد، حالا انسان
مراقبه که مکند که امروز صبح تا غروب چقدر خدای نرده گناه کردم! چقدر در اعمالم رضایت دیران برایم مطرح بوده؟

فلان مجلس که رفتم برای خدا رفتم یا خیر؟ همهی امور انسان باید چنین باشد.

البته گاه اوقات خدا مفرماید دستور خدا این است که باید رضایت دیران جلب شود و این امر عل حدهای است، اما در
آنجای که شرطیت و موضوعیت ندارد انسان چقدر برای غیر خدا حضور پیدا کند. چقدر آدمها را در این همایشها دعوت
مکنند از چیزهای که خود من گرفتارش هستم همین است، انسان نمداند به آنجا که مرود خدا راض هست یا نیست؟ برای
خدا مرود یا نه؟ یا برای این مرویم که این آقا بعداً گله نند یا اگر ی روزی با او کار داشتیم، اگر نیازی به او بود بیشتر روی

این محاسبات ما کار مکنیم و این خیل خسران بزرگ است.

باید خود خدا به انسان کم کند و راهش هم فقط استعانت و استمداد از خداست، آدم از خدا بخواهد که انسان را در این راه
کم کند که اعمال را فقط و فقط برای خودش انجام بدهیم غیر از خدا را اصلا ما مؤثر ندانیم، غیر از خدا را دخیل ندانیم در
ه و الدار الآخرة، یعنیطلب به وجه ال است لو أن عبداً عملا مان، در اعمال خودمان، این روایت روایتِ بسیار مهمامور زندگ
عنوان اصل عملش وجه خداست، مخلصاً لوجه اله دارد این کار را انجام مدهد برای آخرتش انجام مدهد اما فأدخل فیه
رضا أحدً من الناس، رضای ی از مردم هم در آن داخل مکند و مگوید چون این هم راض هست این کار را انجام مدهم

این کان مشرکا.

خدای تبارک و تعال اخلاص در عمل به نحو کامل و آن درجهی بالایش را به همهی ما عنایت بفرماید ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین



«فالأنسب ف التفص أن يقال: إنّ نسبة الملك إل الفضول العاقد لنفسه ف قوله: «تملّت منك»، أو قول غيره له: ـ   [1]
اً للثمن اعتقاداً أو عدواناً؛ و لذا لو عقد لنفسه من دون البناء علتك» ليس من حيث هو، بل من حيث جعل نفسه مالّمل»
ماليته للثمن التزمنا بلغويته؛ ضرورة عدم تحقّق مفهوم المبادلة بتملّك شخص المال بإزاء مال غيره، فالمبادلة الحقيقية من
العاقد لنفسه لا يون إ إذا كان مالاً حقيقياً أو ادعائياً، فلو لم ين أحدهما و عقد لنفسه لم يتحقّق المعاوضة و المبادلة حقيقة،
فإذا قال الفضول الغاصب المشتري لنفسه: «تملّت منك كذا بذا» فالمنسوب إليه التملّك إنّما هو المتلّم لا من حيث هو، بل

من حيث عدّ نفسه مالاً اعتقاداً أو عدواناً.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص383.

[2] ـ «و حيث إنّ الثابت للشء من حيثية تقييدية ثابت لنفس تلك الحيثية، فالمسند إليه التملّك حقيقة هو المالك للثمن، إ أنّ
الفضول لما بن عل أنّه المالك المسلّط عل الثمن أسند ملك المثمن الذي هو بدل الثمن إل نفسه، فالإجازة الحاصلة من المالك
متعلّقة بإنشاء الفضول و هو التملّك المسند إل مالك الثمن، و هو حقيقة نفس المجيز، فيلزم من ذلك انتقال المثمن إليه.» كتاب

الماسب (للشيخ الأنصاري، ط‐ الحديثة)، ج3، ص: 383-384.

نع ِلَبالْح لع ندِ بمحم نع حالص نب لفَضالْم نع وفْال نع مالْقَاس ِبا ندِ بمحم نع بِيها ن[3] ـ «ثو، ثواب الأعمال ع
ندٍ محا رِض يهف خَلدةَ فَارخا الدَّار و لج و زع ‌هال ‌هجو بِه طْلُبي ًمع لمداً عبنَّ عا لَو :فَرٍ ع قَالعج ِبا نانَ عرمح ةَ وارزُر

النَّاسِ كانَ مشْرِكاً.» بحار الأنوار (ط‐ بيروت)، ج‌69، ص297، ح28.

[4] ـ «و عن الْباقرِ(عليه السلام) قَال : يونُ الْعبدُ عابِداً له حق عبادته حت‌َّ ينْقَطع‌ عن‌ الْخَلْق‌ كلّهِم الَيه فَحينَئذٍ يقُول هذَا
خَالص ل فَيقْبلُه بِرمه.» بحار الأنوار (ط ‐ بيروت)، ج‌67، ص111.


