
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۷ دی ۱۳۹۲

مهدويت در قرآن
جلسه 53 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس آیه سوم از سورۀ مبارکۀ بقره
ی از آیات شریفه ای که باید مورد بحث قرار بیرد، آیۀ سوم از سورۀ مبارکۀ بقره است. «أعوذ باله من الشیطان الرجیم*
بسم اله الرحمن الرحیم* الم * ذل التاب لا ریب فیه هدی للمتقین * الذین یؤمنون بالغیب و یقیمون الصلاة و مما رزقناهم

ینفقون».

شاهد بحث در «الذین یؤمنون بالغیب» است. در این آیۀ شریفه خدای (تبارک و تعال) صفات را برای متقین ذکر م فرماید؛
ه فرموده است این کتاب هدی للمتقین، هدایت برای متقین است، مهستند که ایمان به غیب دارند. بعد از این متقین کسان

فرماید متقین کسان هستند که ایمان به غیب دارند.

مراد از ایمان
اینجا باید بحث کنیم که مراد از ایمان چیست؟ آیا بین معنای لغوی و معنای اصطلاح ایمان فرق وجود دارد؛ یعن در لغت

ایمان به ی معناست اما مثلا در روایات و در شریعت، ایمان ی معنا و تفسیر دیری شده است. یا اینه نه آنچه که در
شریعت و روایات به عنوان تفسیر ایمان آمده، با معنای لغوی سازگاری دارد و جدای از آن نیست؟ آیا خود ایمان متضمن

معنای اعتراف و اقرار است؟ یا اینه اعتراف و اقرار جزء معنای ایمان است. آیا قاعدۀ تضمین که در بحث معان بیان مطرح
م شود در این لفظ حاکم است یا اینه نه قاعدة تضمین در اینجا مطرح نیست.

مراد از غیب
پس ی بحث راجع به خود کلمۀ ایمان است و ی بحث هم راجع به کلمۀ غیب است که مراد از غیب چیست؟ بعد باید ببینیم

که اساساً آیا متعلق ایمان همیشه باید غیب باشد؟ و چیزی که غیب نیست نم تواند متعلق برای ایمان باشد؟ یعن ایمان به
چیزی تعلق پیدا م کند که از مصادیق غیب باشد. چیزی که غیب نیست اما انسان قبول داشته باشد. مثلا الان م بینیم آفتاب
هست. اینجا معنا ندارد بوئیم ایمان به او داریم. اینها بحثهائیست که در این دو کلمه باید بنیم تا برسیم به اینه روایات در ذیل
این آیۀ شریفه وارد شده و وجود حضرت حجت را به عنوان ی از مصادیق غیب در این آیه قرار داده است. آنوقت باید ببینیم

که آیا ایشان تأویل این آیه هست یا اینه ایشان هم از مصادیق بارز این عنوان غیب است.

بررس واژه ایمان
اما لفظ ایمان، م دانید ایمان از باب افعال است. از أمن، امن است. أمن خود متعدی بنفسه است و مفعول واحد م گیرد؛ اما

چیست، لغویین بحث کرده اند. بعض نه این همزۀ در أمشود. حالا در این م دو مفعول ،رود، آمنت به باب افعال م وقت
گفته اند این همزه برای صیرورت است. مثل اینه م گویند:«أعشب المان أي صارالمان ذا عشب»؛ این مان دارای گیاه

شد. أمن، یعن صار ذا أمن؛ این آدم دارای امنیت و آرامش شد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


بعض هم گفته اند این همزه برای مطاوعه است. در برخ از کتب لغت گفته اند که امن به این معناست که صار ذا امن، یا به
معنای مطاوعه است اما نقل إل التصدیق. ابتدا معنای تصدیق نداشته، ول بعد به معنای تصدیق نقل داده شده و ۇضع له لغةً.

لغت هم برای او وضع شده است؛ یعن معنای جدید ثانوی لغوی شد.

«ثم إنّ إذا صدّقت زیداً فقد إعترفت بلامه»؛ مرحلۀ سوم، گفته اند وقت انسان کس را تصدیق م کند، معنای تصدیق
اعتراف به کلام او است. وقت زید ی حرف م زند و ما م آییم حرف او را تصدیق م کنیم، معنایش این است که ما داریم

اعتراف به کلام او م کنیم. «فعدّی بالباء، عل تضمین معن الإعتراف»؛ با باء تعدیه شد برای اینه متضمن معنای اعتراف باشد
که این برای این است که هم تصدیق را به گونه ای در معنای لغوی ایمان بیاورند که در روایات هم بعدا م گوئیم آمده و هم

اعتراف را بیاورند.

حالا این تضمین ی اختلاف وجود دارد که در قاعدۀ تضمین آیا لفظ در معنای خودش استعمال م شود اما متلم معنای
دیری را هم اراده م کند و قرینه ای بر آن م آورد، یعن در تضمین لفظ مجازاً در معنای دیری استعمال نم شود. اگر

بوئیم ایمان در اعتراف استعمال شده، وقت م گوئیم آمنت باله، یعن خدا را تصدیق م کند و اعتراف به خدا هم م کنم. این
آیا معنایش این است که أمن در إعترف استعمال شده مجازاً؟ نه در تضمین معنایش این است که أمن در معنای خودش به کار
رفته است. حالا معنای خودش را برخ لغویین م گویند سون و آرامش و جائ که خوف و ... نباشد؛ که حالا برخ عبارات
دیر لغویین را م خوانیم؛ در معنای خودش به کار م رود و در حین اینه در معنای خود استعمال شده معنای دیری را هم

متضمن است، متضمن معنای اعتراف است و آنچه که دال بر آن معنا هست کلمۀ باء هست؛ و این نظائر زیادی دارد.

 برخ گفته اند تضمین از قبیل کنایه است. ول واقعش این است که تضمین نه مجاز است و نه عنوان کنایه را دارد. بله لفظ
لفظ دال بر آن معنا همراه آن معنای اصل ری را هم با یمعنای دی شود، منتها انسان ی در موضوع له خود استعمال م

اراده م کند.

در کتاب مصباح م گوید:« أمن زید الأسد أمناً و أمن منه». أمن را به معنای سلم معنا کرده است. حالا این بحث که در کتب
اعتقادی داریم و در خود قرآن هم داریم که بین ایمان و اسلام فرق گذاشته م شود، کاری به آن نداریم. ول در همین کتب لغت

امن را به معنای سلم معن کرده اند. «امن زید أی سلم منه» «و الأصل أن یستعمل ف سون القلب، یتعدی بنفسه و بالحرف،
ثان بالهمزة فیقال آمنته علیه و إئتمنته علیه فهو أمین»؛ و « أمن البلد إطمئن به أهله»، فهو آمن و أمین. به آن کس ویعدّی ال
که مطمئن است م گویند آمن یا أمین. «آمنت الأسیر أي أعطیته الأمان فأمن». «آمنت باله ایماناً أي أسلمت له»؛ اصلا در

خود لغت آمنت باله را به معنای اسلمت معنا کرده است؛ و «أمن أمانة فهو أمین ثم استعمل المصدر ف الأعیان مجازاً».

استعمال م گوئیم این مال امانت است، مصدر أمن که امانت است را در اعیان خارج اوقات که ما م گوید حالا گاه م 
کنیم به نحو مجاز و إلا در اعیان نباید استعمال شود. این ماده استعمالش مربوط به اشخاص است. «أمن یعن أمن الإنسان فهو

آمن، فهو أمین أمن أمانة»؛ اینها مربوط به انسان است. حالا اگر در ودیعه استعمال شد، این استعمال مجازی است.

ضد الخیانة»؛ ی ه به هم دارد «أحدهما الأمانة الت گوید «اصلان متقاربان»، أمن دو معنای نزدی در مقاییس اللغة، م
امانت است که در مقابل خیانت است و «معناها سون القلب و الآخر التصدیق»، معنای دوم تصدیق است؛ یعن دو معنای

نزدی به هم دارد. ی سون و دیری تصدیق. این باز ی اختلاف است که در کتب لغت است؛ یعن در قسمت اول که نقل
کردیم داشت ثم «نقل إل التصدیق و وضع له لغة»؛ یعن معنای دوم لغوی اش عبارت از تصدیق است؛ که با این ی م شود

م گوید «الآخر التصدیق».



در برخ کتب لغت، ایمان را گفته اند:«الایمان التصدیق»، نه سون قلب و اله المؤمن، ی از صفات که ما برای خدای
(تبارک و تعال) م گوئیم همین است، «هو اله المؤمن المهیمن»؛ مؤمن در مورد خدا چه معنای دارد؟ م گوئیم خدا مؤمن

است یعن چه؟ در اینجا آمده است «لأنّه آمن عباده من أن یظلمهم»؛ خدا ایمن قرار داده عبادش را از اینه به اینها ظلم کند. به
بندگانش گفته از این جهت خیالتان راحت باشد و خدا ظلم نم کند؛ و «الأمن ضد الخوف».

ما م گوئیم ما مؤمن هستیم، خدا هم مؤمن است. خدا مؤمن به چیست؟ آیا او به چیزی تصدیق و اعتراف دارد؟ نه پس معنایش
چیست؟ اینه آمن عباده من الخوف. در آن تصدیق و اعتراف وجود ندارد. عبادش را ایمن قرار داد از اینه به آنها ظلم کند.

 مؤمن یعن مطمئن. این مؤمن که اینجا هست نباید بوئیم أمن در وجود خود خداست. بله «جعل الأمن ف نفوس العباد من
أن یظلمهم»، این مراد است. حالا یا بوئیم این بر م گردد به اختلاف در مصداق، یا خیل هم نم شود گفت اختلاف در

مصداق است؛ زیرا این امن در مورد خود خدا نیست. بله «جعل الأمن ف العباد»، مثل اینه م گوئیم و در قرآن آمده است
«آمنهم من الخوف»، این آمنهم من الخوف یعن چه؟ یعن «جعل الأمن من الخوف فیهم».

این ی مقداری در معنای لغوی است. پس در ایمان وقت کتب لغت را بررس م کنیم ی مسئلۀ سون القلب را در کتب
لغت م بینیم و دوم مسئلۀ تصدیق است و مسئلۀ اعتراف را باید از راه تضمین درست کنیم.

روایات در مورد معنای ایمان
اینجا صاحب مجمع البیان (قدس سره) ی بیان دارند در مورد معنای ایمان و با این بیان م خواهند این روایت که وارد شده

که الایمان معرفت به قلب و تصدیق است، این مضامین که در مورد ایمان در روایات آمده درست کنند.

 روایت که از امام هشتم (علیه السلام) رسیده و عامه و خاصه نقل کرده اند:«الایمان هو التصدیق بالقلب و الاقرار باللسان و
العمل بالأرکان»؛ ایمان ی جهت قلب دارد ی جهت لسان و ی جهت عمل و یا در برخ روایات دارد «الایمان قول مقول و

عمل معمول و عرفان بالعقول و اتباع بالرسول»؛ بیان صاحب مجمع البیان این است: من عبارت صاحب مجمع البیان را م
خوانم ببینم آیا آن نتیجه ای را که او م خواهد بیرد درست است یا نه؟ م فرماید:

«اصل الایمان هو المعرفة باله و برسله و بجمیع ما جائت به رسله»؛ خود ایمان معرفت به خدا و رسل خدا و جمیع آن چه که
اینها آورده اند. بعد م گوید: ی قاعدۀ کل ذکر م کند و « کل عارف بشء فهو مصدق»؛ هر کس که معرفت به ی شء

دارد، این مصدق است. ببینید اول م فرماید ایمان معرفت به خداست، این تعبیر به معرفت را خوب دقت کنید. ایمان معرفت
به خداست و به رسل و به جمیع آنچه که رسل آورده اند. بعد م فرماید «کل عارف بشء، فهو مصدق به»؛ ی کبرائ را ارائه

خواهد اثبات کند که چطور م آید این کبری را م هست مصدق اوست. آنوقت م که عارف به شيئ دهد که هر کس م
شود هر کس معرفت به شیئ دارد آن را تصدیق م کند. م فرماید: «یدل علیه هذه الآیه فإنه اله تعال لما ذکر الایمان علقه
بالغیب لیعلم انه تصدیق للمخبر به من الغیب عل معرفة و ثقة»؛ همین آیۀ شریفه ایمان را معلق به غیب کرده تا اینه دانسته

شود که ایمان تصدیق آن غیب است با معرفت انسان عارف به آن غیب باشد و اطمینان به او داشته باشد.

«ثم افرده بالذکر عن سائر الطاعات البدنیة و المالیة»؛ بعدش هم فرموده و «یقیمون الصلاة و مما رزقناهم ینفقون و عطفهما
علیه فقال و یقیمون الصلاة و مما رزقناهم و الشء لا یعطف عل نفسه و انما یعطف عل غیره»؛ م فرماید این که ما م گوئیم

«کل عارف بشء مصدق به»، ی دلیلش همین آیه است که خدای (تبارک و تعال) ایمان را معلق به غیب کرده و م خواهد
بوید ایمان یعن تصدیق به غیب و اگر تصدیق به غیب نباشد اصلا ایمان نیست. دلیل دوم م فرماید در آیه ای دیر خدا

قلوبهم الایمان»؛ اینها را شاهد بر این م کتب عل فرموده «و قلبه مطمئن بالایمان»؛ ایمان را اضافه به قلب کرده یا «اولئ



آورد که ایمان در معنایش معرفت و تصدیق است و هر جا معرفت باشد تصدیق هم هست.

در پرانتز عرض م کنم واقعاً از بحث های قرآن مهم فهمیدن معنای ایمان است. ما این همه م خوانیم «الذین آمنوا و عملوا
الصالحات»؛ واقعش این است که هنوز خودمان از معنای ایمان درست اطلاع نداریم غیر از ی معان ابتدائ و بدوی. لذا باید

ی مقداری تأمل کنیم بله بتوانیم معنای جامع و دقیق را بدست بیاوریم تا آخر الامر ببینیم بین معنای لغت و معنای شرع
اختلاف هست؟ شرع معنای جدید برای ایمان دارد؟ آیا ایمان ی حقیقت شرعیه است؟ اگر این را بخواهیم بوئیم کار مقداری
مشل م شود. اگر بیائیم بوئیم نه همان که در روایت امام هشتم (علیه السلام) است که ایمان تصدیق به قلب است. این در

که تصدیق نباشد ایمان نیست. صاحب مجمع البیان م معنای لغوی اش هم هست. تصدیق در معنای لغوی ایمان است. جای
گوید ایمان در جای است که معرفت باشد و هر کجا معرفت باشد تصدیق هم هست. حالا برای اثبات این کبری که چرا هر جا

معرفت هست تصدیق هم هست، دارد به این آیات و برخ روایات استدلال م کند.

روایت پیامبر در مورد معنای ایمان
الإقرار إيمانا كما يسم صدره و الاسلام علانیة و قد يسم ه علیه و آله الایمان سر و اشار الال صل فرماید:«قال النب م
تصديقا إلا أنه مت صدر عن شك أو جهل كان إيمانا لفظيا لا حقيقيا و قد تسم أعمال الجوارح أيضا إيمانا استعارة و تلويحا
كما تسم تصديقا كذلك فيقال فلان تصدق أفعاله مقاله و لا خير ف قول لا يصدقه الفعل و الفعل ليس بتصديق حقيق باتفاق

أهل اللغة و إنما استعير له هذا الاسم عل الوجه الذي ذكرناه‏»؛ ایمان را وقت رسول اکرم م خواست بیان کند فرمود سر ّاست
و به سینه مبارک اشاره کردند. بعد م فرماید گاه به اقرار م گوئیم ایمان، گاه هم به اقرار تصدیق م گوئیم اگر اقرار از
گوییم فعلش قولش را تصدیق م گوئیم و مثلا م و جهل باشد. اعمال دست انسان و چشم انسان را هم ایمان م روی ش

کند. خوب اینجا برای فعل خارج داریم م گوئیم این فعل تصدیق است و ایمان است».

پس ببینید گاه، دارد اینها را از مرحلۀ قلب هم بیرون م آورد. آنجا فرمود «و قلبه مطمئن بالایمان» «اولئ کتب ف قلوبهم
الایمان»، باز برای اینه بفرماید ایمان ی امر قلب است به کلام رسول اکرم اشاره کرد که «الایمان سر و اشار ال قلبه»؛

منتها م فرماید قبول داریم گاه اقرار را ایمان م گوئیم و گاه اوقات به اعمال ظاهری هم ایمان م گوئیم. آنوقت همینجا
همین اقرار را تصدیق هم م گوئیم و همین اعمال ظاهری را هم تصدیق م گوئیم.

م خواهد بفرماید هر کجا ایمان بیاید کنارش تصدیق هم هست. اگر اقرار را ایمان م گوئیم تصدیق هم م گوئیم. اگر ی عمل
ظاهری را ایمان بنامیم تصدیق هم م نامیم. لذا م گوئیم این عمل مصدق قول است.

این روایت هم هست:«و لا خیر ف قول لا یصدقه فعل». بعد م فرماید فعل تصدیق حقیق نیست بله این به عنوان استعاره
برایش ذکر شده است. کما اینه در موارد دیر به عنوان استعاره ذکر م شود.

«فقد آل الأمر تسليم صحة الخبر و قبوله إل أن الإيمان هو المعرفة بالقلب و التصديق به عل نحو ما تقتضيه اللغة و لا يطلق
لفظه إلا عل ذلك إلا أنه يستعمل ف الإقرار باللسان و العمل بالأركان مجازا و اتساعا و باله التوفيق»؛‏ بعد از اینه این مطالب را

صاحب مجمع البیان ذکر م کند م فرماید نتیجه منته به این م شود که که در روایت آمده ایمان معرفت به قلب و تصدیق
قلب است، معنای جدیدی نیست که در روایات آمده باشد. بله همان است که از لغت استفاده م کنیم؛ یعن معنای ایمان

جای است که تصدیق قلب باشد، معنای ایمان جای است که معرفت و تصدیق قلب هر دو باشد. ما باشیم و کتب لغت، لفظ
ایمان جای است که معرفت قلب باشد و تصدیق باشد. آنچه که در روایت امام هشتم هست، قسمت اولش را با لغت توانستیم

تنظیم کنیم که «الایمان هو التصدیق بالقلب»؛ اما آن قسمت دوم یعن اقرار به لسان و عمل به ارکان مجازی هست.



همانطور که در لغت مجازا ایمان در اقرار و ایمان در عمل جوارح استعمال م شود؛ یعن باز اگر بخواهیم جمع بندی کنیم
برای کلام صاحب مجمع البیان به نظر ما از کلام ایشان اینطور استفاده م شود که قبل از اینه عل بن موس الرضا (علیهما
السلام) ایمان را این گونه معنا کنند و سه قسمت برایش ذکر کنند، اقرار به قلب و اقرار به لسان و عمل به ارکان، م فرماید ما

باشیم و کتب لغت ایمان در جای است که تصدیق قلب باشد و قبلا لفظ ایمان در اقرار و عمل جوارح استعمال شده است
مجازاً. مجازاً در این دوتاست ول در خود تصدیق به قلب استعمالش استعمال حقیق است.

ببینید ما م خواهیم عرض کنیم در روایت امام هشتم که فرموده ایمان تصدیق به قلب است، تصدیق را کتب لغت هم ذکر کرده
اند، از همان چند منبع لغوی که اول بحث ذکر کردیم برخ تصریح کردند لفظ ایمان «نقل ثانیا ال معنا التصدیق»؛ معنای

اولش سون بوده و نقل داده شده به معنای تصدیق. برخ هم از اول گفته اند این دو تا معنا دارد. سون و تصدیق. تصدیق در
کتب لغت آمده ول اقرار به لسان را در هیچ کتب لغت ندیدیم. عمل به ارکان هم همینطور.

 در نتیجه اگر گفتیم ایمان مرکب از این سه تاست، ایمان ی معنای شرع م شود؛ زیرا نم توانیم بوئیم که هر سه معنای
تصدیق و اقرار و اعتراف در لغت آمده است؛ و معنای لغوی ایمان است.

حالا نته ای که وجود دارد این است که واقعا باز روایات که در مورد ایمان وارد شده ببینیم. شاید در همه این روایات این سه
قول نیامده باشد؛«قول مقول، عمل معمول، عرفان بالعقول، اتباع الرسول داریم، التصدیق بالقلب و الاقرار باللسان و العمل

بالارکان».

باز من در ذهنم م آید که برخ از روایات همان تصدیق را ذکر کرده اند. بیائیم بوئیم ایمان همان تصدیق بالقلب است؛ اما
اقرار به لسان جزو معنای ایمان نیست. عمل بالارکان جزو معنای ایمان نیست. این از نشانه های ایمان است؛ یعن نم توانیم
بوئیم آنچه در روایات آمده دارد معنای ایمان را بیان م کند که سه جزء دارد. اگر این را بوئیم باید بوئیم ایمان در شرع ما
وئیم ایمان تصدیق به قلب است که در لغت آمده و آنوقت این دو معنا مدر این سه معنا حقیقت شرعیه است؛ اما اگر ب ی
شود از لوازم و آثار و ما معنای جدید شرع نداریم. به نظر ما ظاهر همین است و امام رضا (علیه السلام) وقت خواسته اند

ایمان را معنا کنند نفرموده اند معنای جدید دارد. بله دو تا از آثارش را اینجا ذکر کرده اند.

آیا فوق ایمان چیز دیری داریم یا نه؟ نتۀ خوب است. آیا غیر از تصدیق قلب چیزی بالاتر از ایمان داریم؟ روایت هست که
دلالت بر این دارد؛ که ملاحظه بفرمائید. بعد کلمۀ غیب را هم م خواهیم معنا کنیم. تا اینها روشن نشود، عبارت الایمان بالغیب

را نم توانیم درست متوجه شویم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


