
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۰۵ آذر ۱۳۹۲

مهدويت در قرآن
جلسه 51 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس آیات هشتم و نهم از سوره صف
ی از آیات شریفه ای که باید در مباحث آیات مهدویت مورد بحث قرار گیرد، آیات هشتم و نهم از سوره مبارکۀ صف است.

سوره 61 قرآن که هم به عنوان سوره صف مطرح است هم به عنوان سوره عیس (عل نبینا و آله و علیهالسلام) مطرح است و
هم به عنوان سوره حواریین. اینها اسام مختلف است که برای این سوره ذکر شده است.

در آیه هشتم مفرماید «یریدون لیطفئوا نوراله بأفواههم و اله متم نوره و لو کره الافرون»؛ و در آیه نهم مفرماید «هو الذی
ارسل رسوله بالهدی و دین الحق لیظهره عل الدین کله و لو کره المشرکون». در این آیه هشتم، بر حسب آنچه که روش بحث ما
بوده، ابتدا باید خود آیه را مقداری روشن کنیم تا جای که م توان فهمید و نات را از آیه ذکر مکنیم تا ببینم از خود آیه بدون

استفاده از روایات آیا ما چیزی م توانیم به عنوان مدعای خودمان که قضیۀ مهدویت است استفاده کنیم یا اینه نیاز به
ضمیمه کردن روایات دارد.

نات موجود در آیه
 در این آیه بر حسب ظاهر آیه خدای (تبارکوتعال) توصیف کفار را دارد و سه مطلب در این آیه هست.

 1. «یریدون لیطفئوا نوراله بأفواههم»؛ کفار اراده دارند که نور خدا را به افواه خود خاموش کنند که حالا نور چیست و اطفاء
آن به چه نحوی است را ذکر مکنیم؛ اما آنچه مسلم است این است که (خدای تبارکوتعال) به صورت ی قاعدۀ کل دارد

ی اخباری مکند و نمتوان گفت که فقط اخبار از کفار آن زمان است و خدای (تبارکوتعال) دارد فقط قضیۀ کفار آن زمان
را بیان مکند؛ بله این دأب همیش کفار است. کفار «یریدون لیطفئوا نوراله».

 2. « و اله متم نوره»؛ در مقابل مطلب اول، ارادۀ خداوند (تبارکوتعال) است که این خودش ی قاعدۀ کلّ دوم است؛ که
خدای (تبارکوتعال) هم اراده دارد که نور خودش را به اتمام برساند. حالا مراد از اتمام نور چیست؟ باید بحث کنیم.

3. «ولو کره الافرون»؛ کافرون دنبال این هستند که نور خدا به اتمام نرسد.

البته م توانیم بوییم دو مطلب است. ی مطلب این که کفار چنین اراده ای را همیشه دارند، «لیطفئوا نوراله»؛ دوم اینه
خدای (تبارکوتعال) وعده داده که نور خودش را به اتمام برساند و کفار از این برنامۀ خدا راض نیستند و کراهت دارند.

از آیه استفاده مشود که خدای (تبارکوتعال) بالأخره در این عالم نور خود را به اتمام م رساند. اتمام نور خدا چیست؟ بعد
که م خواهیم تطبیق کنیم بر قضیۀ مهدویت و ظهور آخرین نور و آخرین مصلح که به خوب متواند از آیه شریفه استفاده

شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


مقدمات بحث
حالا نات را به عنوان مقدمه ذکر کنیم تا آن مطالب را در دنبالۀ بحث بیان کنیم. در (تفسیر روح المعان در جزء 28 صفحۀ

88)، آنجا این قضیه را نقل مکند که ابن عباس گفته است: «الوح أبط أربعین یوماً فقال کعب ابن الأشرف، یا معشر یهود
أبشروا، أطف اله تعال نور محمد فیما کان ینزل علیه و ما کان لیتم نوره فحزن رسول اله (صل اله علیه و آله) فنزلت آیۀ

شریفۀ یریدون لیطفئوا نوراله...». چهل روز در نزول وح کندی و توقف صورت گرفت. گفت بشارت باشد بر شما که خدا
نور خودش را خاموش کرد نسبت به آنچه که بر وجود پیامبر نازل مکرد، دیر خدا بر او وح نم فرستد. رسول اله ناراحت

شد و این آیات نازل شد که شأن نزولش همین است که از قول ابن عباس نقلشده است.

متعلق اراده در آیه
ی بحث این است که متعلق این اراده چیست؟ «یریدون لیطفئوا» متعلقش چیست؟ اینجا راغب اصفهان بحث دارد و مگوید

بین «یریدون لیطفئوا» و بین یریدون «أن یطفئوا» فرق هست.

آنجا که با أن مصدریه باشد، «یریدون أن یطفئوا»، متعلق اراده خود اطفاء است. مثل این است که بویند یریدون الإطفاء.
متعلق اراده خود خاموش کردن است. آنجا که با لام مآید، «یریدون لیطفئوا»، متعلق اراده خود اطفاء نیست، بله سبب اطفاء
است. آن سبب موصل به اطفاء. خوب سبب اطفاء چیست؟ آن دمیدن و فوت کردن. ول خوب این مطلب که در راغب آمده،

وقت ما کلمات دیران را م بینیم، نمتوانیم استفاده کنیم که فرق هست بین «لیطفئوا» و «أن یطفئوا».

(تفسیر کنز الدقائق جلد 10، صفحۀ 401) خود «لیطفئوا» را به «أن یطفئوا» معنا کرده است؛ و مگوید: «اللام مزیدة لما فیها
من معن الإرادة تأکیداً لها». خود لام، لام علت است؛ اما این لام، تأکید مکند همان «یرید» را؛ چون در خود لام اراده هم

وجود دارد.

از جهت ادب در خود لام معنای اراده وجود دارد. ی از مواردی که لام استعمال مشود اراده است در نتیجه این لام تأکیدی
برای اراده است. لام «لیطفئوا» را هم اقوال در آن هست. برخ گفته اند لام زائده است؛ «یریدون لیطفئوا» یعن «یریدون أن

یطفئوا». برخ گفته اند «زیدت لتأکید معن الإراده». همین مطلب که اول بیان کردیم. قول سوم این است که این لام، لام تعلیل
است نه تأکید. «یریدون لیطفئوا»، یعن «یریدون الإفتراء لأن یطفئوا»، یعن مفعول یریدون، بنابر اینه لام، لام تعلیل باشد،

مفعول محذوف است.

 مگوییم «یریدون» برای اینه اطفاء کنند، خوب چه چیز را مخواهند؟ افتراء بر خدا را، چون قبل از این آیه دارد: «و من
اظلم ممن افتری عل اله کذبا».

احتمال چهارم: «یریدون حال محل المصدر مبتدأ و اللام للتعلیل و المجرور بها خبر أی إرادتهم کائنة للإطفاء»؛ اصلا إرادة
اینها فقط برای اطفاء است. طبق این معنای چهارم یعن کفار غیر از ارادۀ اطفاء چیز دیری ندارند. وقت مگوییم یریدون

حال است و در محل مصدر است، یعن ارادتهم. مگوییم به صورت مضارع ذکر شده، «یریدون»، حالا مضارع که دلالت بر
استمرار هم دارد ول اگر اینجا گفتیم حال محل المصدر، یعن «ارادة الفار کائنة للإطفاء». آنوقت ظهور در این دارد که همه
فر و ارادۀ کفار همین است و غیر از این دیر اراده ای ندارند. این گاه اوقات در بین خودمان هم مگوییم مثلا این هدفش
زمین زدن دیری است و غیر از این چیز دیری نمخواهد و اراده نمکند؛ یعن دائماً دارد فر مکند طرف مقابل را زمین

بزند.

احتمالات ضعیف دیری هم در آیه هست. اینها احتمالات است که در آیه شریفه است؛ اما آنچه که مسلم است این است که



وییم بین «لیطفئوا» و «أن یطفئوا» فرق وجود دارد، در اولتواند درست باشد. ما بیائیم بدر اینجا نم حرف راغب اصفهان
متعلق اراده اطفاء است و در دوم متعلق اراده سبب الإطفاء است، خوب سبب الإطفاء را در خود آیه بعدش گفته به افواههم،

ترار لازم مآید.

 روی قول راغب اگر لام را اینطوری معنا بنیم «یریدون سبب الإطفاء»، خوب سبب الإطفاء همان افواههم است. این ترار لازم
مآید و حق همین است که بین «لیطفئوا» و «أن یطفئوا» فرق نیست. حالا و در میان این احتمالات، باز این لام را لام تأکید
بیریم به نظر م رسد اظهر احتمالات است. «یریدون لیطفئوا»، تأکید مکند اراده را یعن ارادۀ اینها فقط همین است که

اطفاء بنند نور خدا را با افواهشان.

پس فرق «لیطفئوا» و «أن یطفئوا» فقط در تأکید است نه آنچه که راغب ذکر کرده است و آن فرق مستند و مدرک ندارد علاوه
بر اینه مستلزم ترار مشود.

مراد از نوراله
حالا، مراد از «نوراله چیست»؟ «لیطفئوا نوراله» کلمۀ نور را داریم که اضافهشده به اله. آیا مراد از نوراله در اینجا خود
اسلام است؟ مراد قرآن یا کتاب اله است؟ مراد خود رسول اکرم (صلوات اله و سلامه علیه) است؟ یا بوییم هر چه که

«یصدق علیه نوراله» است؛ یعن ی از چیزهای که باید در آن دقت و تأمل شود و آن واژه را باید حساب رویش کاوش شود،
همین کلمۀ «نوراله» است.

 اگر خاطرتان باشد ی از آیات که ما بحث کردیم، این آیه «أت امراله و لا تستعجلوه» ما «امراله» را مواردی در قرآن
آوردهایم و معنای آن را مشخص کردیم و متأسفانه من بسیاری از ترجمهها را که دیده بودم دیدم نوشتهاند «امراله» یعن دستور
خدا و فرمان خدا، امر را به معنای لغوی گرفتهاند. حت در ترجمههای که اخیراً چاپشده است. در موارد متعدد همه را نوشته

فرمان خدا، درحالکه هر ی، ی معنای دارد.

خوب، مراد از نوراله چیست؟
نور یعن آن چیزی که ظاهر است و مظهر للغیر است. وقت اضافه به خدا مشود چند خصوصیت پیدا مکند: دائم باید

باشد، عموم باید باشد، نوراله را نمتوان گفت مخصوص گروه خاص و اشخاص خاص باشد. همچنین نباید هیچگاه
خاموش شود و قابل خاموش شدن نباید باشد. وقت در این مفهوم دقت مکنیم، «اله نور السماوات و الأرض» باز معنایش

همین است. حیات آسمانها و حیات زمین و... همه بست به خدای (تبارکوتعال) دارد. نه اینه آسمانها و زمین یچیزی
هستند که نور خدا روشنکننده این آسمانها و زمین باشد.

«اله نور السماوات و الأرض»؛ یعن حقیقت اینها متصل به خدای (تبارکوتعال) است. همان چیزی که در فلسفه یا عرفان
تعبیر به اضافه اشراقیه مکنند. حالا که نوراله شد، یعن هم عنوان نور باید باشد هم اضافۀ به خدای (تبارکوتعال) باید داشته
باشد، خود قرآن مشود نوراله؛ زیرا قرآن ی امر ابدی است و ی کتاب موقت برای زمان محدود نبوده، هدی للناس است و
برای همه و عموم است. درست است این قرآن از یجهت برای متقین ی هدایت خاصه دارد؛ اما همین کتاب هدی للناس
هم هست. رسول اکرم (صل اله علیه و آله) هم نور است؛ زیرا رسالتش برای همه بشر است. «بعثت إل الأحمر و الأسود».

رسالت رسول اکرم برای همۀ انسانهای از آن زمان ال یوم القیامه است. همه مشوند جزو امت رسول خدا. او رحمة للعالمین
است نه برای گروه و اشخاص خاص. پس این خصوصیات که در رسول خدا وجود دارد، باز همان خصوصیات نوراله را داد.

تعابیر دیری هم در برخ تفاسیر آمده است. مثلا فخر رازی مگوید «نوراله ساطع ابداً»، دائم نورافشان مکند و «طالع من



مطلق لا یمن زواله اصلا»، اینطور نیست که خاموش شدن باشد و از مطلع است که زوال ندارد و «هو الحضرة القدسیة»،
بعد مگوید: «و کل واحد من الثلاثة، دین اله، کتاب اله و رسول اله کذل». ایمان نور است، چون مگوییم «یخرجهم من

الظلمات ال النور»، اسلام نور است، چرا اسلام نور است؟ زیرا اسلام دین است که قواعدی دارد و قوانین دارد که انسانهای
صاحبفر را بهسوی امور محموده و پسندیده راهنمای مکند و از امور بد بازمدارد.

 قرآن هم نور است، چون مبین است، حق را از باطل جدا مکند و همچنین بازمگوید رسول نور است، چون موصوف به این
است که رحمة للعالمین است « إذ الرحمة بإظهار ما یون من الأسرار و ذل بالنور». اینها وجه این است که چرا ما به ایمان

و اسلام و قرآن و رسول مگوییم نور. عنوان نوراله را دارد.

کفار اراده مکردند نور خدا را خاموش کنند. بعد خدای (تبارکوتعال) مفرماید با چه مخواستند خاموش کنند؟ با
آید آیا کسکه از دهان بیرون م خواهد بفرماید این فوتآید. اینجا خدا مکه از دهانشان بیرون م با این فوت افواهشان، یعن

متواند با این فوت خورشید را خاموش کند؟ ابداً، تمام افراد بشر در تمام لحظهها شروع کنند فوت کنند به سمت خورشید
اثری بر خورشید ندارد. مفرماید نور خدا هم همینطور است. در این آیه شریفه ی تمثیل است. مثل آنها که مخواهند باخدا

و دین خدا و کتاب خدا و رسول خدا مقابله کنند و اینها را از بین ببرند ٍ مثلشان مثل کسان است که بخواهند با فوت دهان
خورشید را خاموش کنند. چطور این مورد امانپذیر نیست آن مورد هم امان ندارد.

ما معتقدیم اوصیاء اله و اوصیای رسول خدا هم نوراله هستند، حالا مخصوصاً با توجه به روایات که داریم که «کلّنا نور
واحد»، اینها نور هستند، حالا با قطعنظر از آن روایات، برای اینه نور آن چیزی است که «ظاهر لنفسه و مظهر لغیره»، در

ائمۀ ما (علیهمالسلام) سرسوزن جهل وجود نداشته است. هرچه که از اینها سؤال مکردند اینها بلد بودند. أمیر المؤمنین
(علیهالسلام) فرمود «أعلم بطرق السماء من الأرض» است. ائمه ما علمشان به اذن خدای (تبارکوتعال) ی علم مطلق بوده و

جهل در اینها نبوده است. ی مورد نداریم که ائمۀ ما در ی مسئلۀ علم، فقه، تفسیری، اشتباه کرده باشند، بله همیشه
.ران در مورد آیات قرآن و در مورد مسائل فقهدادند به دیگرفتند و تذکر مران را مجلوی اشتباه دی

 شما در صحیحه اب ولاد در ماسب خواندهاید که امام صادق (علیهالسلام) آن فتوای که از ابوحنیفه نقلشده بود در اکتراء
بغل، کس استر و قاطر کس را اجاره کرده بود برای صبح تا ظهر، مقداری هم مال الإجاره معین کرده بود. م خواست با این
قاطر برود سراغ کس که از او پول م خواست رفت، گفتند رفته فلان جا، همینطور دنبال او گشت و تا او را پیدا کرد پانزده
روز طول کشید. مال استر ی شخص سن بود و موجر ی شخص شیع بود. اینها اختلاف کردند که چهکار باید بنیم،

رفتند پیش ابوحنیفه گفت همان مال الإجارۀ صبح تا ظهر را اگر اسب را سالم برگردانده باید همان مقدار اجرت را بدهد.
بالأخره چون امامش بود قبول کرد ول است. ول از این فتوای باطل تعجب کرد و گفت این چه فتوای ّبهگونهای که خود سن
این شیع آرام نبود. تا اینه امام صادق را در حج دید و از او سؤال کرد و حضرت فرمود باید قیمت این اجرت پانزده روز را

به او بده و بعد این نته را فرمود: فرمود بهمثل این فتوا است که آسمان نمبارد و زمین نمروید.

 با ی فتوای باطل. این را راجع به ابوحنیفه فرمودند. مقصود این است که این خیل نته مهم است که ما در مورد ائمۀ
معصومین (علیهمالسلام) یجا نداریم که ی حم فقه فرموده باشند و دیران بتوانند او را تخطئه کنند. درحالکه بسیار در

مقام تخطئۀ دیران بودهاند.

 شما ببینید مأمون عباس جلسه تشیل مداد امام رضا را دعوت مکرد و علما را دعوت مکرد برای اینه امام هشتم و امام
جواد را تخریب کند ول نمتوانست. اینها کاشف از این است که جهل و عیب و گناه و خصلتهای بد در ائمه نیست. پس

اینها نور هستند و عنوان نوراله را دارند.



آنوقت اگر اینطور گفتیم، در خود قرآن کریم هم که روایت هم در این خصوص داریم و مخوانیم، ی از مصادیق نوراله
امام بعد از پیامبر اکرم است؛ یعن وجود مبارک أمیر المؤمنین (علیهالسلام). از مصادیق نوراله، حجت خدا در هرزمان است.

در زمان ما هم مصداق اتم نوراله، حضرت ولعصر (عجل اله تعال فرجه الشریف) است.

پس ببینید تا اینجا «یریدون لیطفئوا نوراله بأفواههم» را مقدار روشن کردیم. در جلسۀ آینده «واله متم نوره» این اتمام نور را
معنا مکنیم و ی دو روایت که در ذیل آیه هست را ان شاء اله تعال بیان مکنیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


