
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۳۰ مهر ۱۳۹۲

مهدويت در قرآن
جلسه 50 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس آیۀ 37 از سوره مریم در مورد مهدویت
بحث در آیۀ 37 از سورۀ مبارکۀ مریم است؛ «فاختلف الأحزاب من بینهم فویل للذین کفروا من مشهد یوم عظیم». در جلسه

گذشته راجع به احزاب صحبت کردیم. راجع به کلمۀ «من» صحبت کردیم. عرض کردیم مراد از احزاب همان گروه های از
نصارا مراد است و در این آیه شامل یهود یا شامل مطلق کفار نیست.

«فویل للذین کفروا» حالا دنباله اش باید این را معنا کنیم. «فاختلف الأحزاب من بینهم»؛ احزاب و گروه ها در میان خودشان
اختلاف کردند؛ گروه گفتند حضرت عیس خداست، گروه گفتند ابن اله است؛ و گروه گفتند ثالث ثلاثه است. بعد خدای

تبارک و تعال م فرماید «فویل للذین کفروا»؛ وای بر کسان که کافر شدند؛ یعن کفروا از همین اقوام عیس؛ اینها به جای
اینه موحد باشند، وحدانیت خدا را انار کردند و برای خدا شری قائل شدند. خدا م فرماید «فویل للذین کفروا من مشهد

یوم عظیم»؛ از حضور در روز بزرگ؛

معنای «مشهد» در آیه
 ی بحث این است که مراد از مشهد در اینجا چیست؟ آیا مصدر است در اینجا یا مشهد اسم زمان است یا اسم مان؟

.در اینجا داده شده است. هم در تفاسیر اهل سنت و هم در تفاسیر شیع احتمالات مختلف

مرحوم شیخ طوس وقت در تبیان این جمله را معنا م کنند م فرمایند «من حضور یوم عظیم»؛ مشهد را به معنای مصدر
گرفته اند، به معنای شهود؛ از شهود روز بزرگ؛ یعن اینها الآن وحدانیت خدا را انار کردند وای به حال اینها از ملاحظه ای که

م کنند که روز قیامت چه خواهد شد.

صاحب مجمع البیان م گوید: «المشهد بمعن الشهود و الحضور». ایشان دیر در اینجا به معنای اسم مان و اسم زمان
نرفته اند؛ «من حضورهم ذل الیوم و هو یوم القیامة و سم عظیما لعظم أهواله». به آن م گویند عظیم زیرا بسیار بزرگ

است و هول خیل خطرناک در قیامت هست. بعد احتمال دوم م دهد و م گوید: «و قیل ویل لهم من مجمع یوم»؛ مشهد را
به معنای همان اسم زمان معنا م کند. « من مجمع یوم، أی من الفضیحة عل رؤوس الجمع یومئذ». مرحوم علامه هم در

المیزان، مشهد را به معنای شهود گرفته اند و به معنای مصدری معنا کرده اند.

در تفاسیر اهل سنت، فخر رازی، تمام احتمالات را بیان م کند. م گوید: «فالمشهد إما أن یون هو الشهود و ما یتعلق به»
مشهد یا همان شهود و ظهور است و آنچه که متعلق به آن است « أو الشهادة و ما یتعقل بها»، یا مراد شهادت دادن دیران و
آنچه که متعلق به شهادت است؛ یعن یا به معنای مشاهده است، آنچه که انسان روز قیامت م بیند، یا به معنای شهادت دادن

است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


ون المراد من المشهد نفس شهودهم هول الحساب»؛ بنا بر احتمال اول مراد آن است که ملاحظه ماما الأول، فیحتمل أن ی»
کنند حساب چقدر سنین و خطرناک است و جزاء چقدر سنین است. بعد م گوید ممن است مراد مان شهود باشد «و هو

الموقف یا وقت الشهود» «و أما الشهادة فیحتمل أن یون المراد شهادة الملائة و الأنبیاء و شهادة ألسنتهم و أیدیهم و أرجلهم
بالفر و سوء الأعمال»؛ مراد شهادت ملائه و اینها باشد.

 ببینید گاه تعدد احتمال دلیل بر دقت در مطلب نیست؛ زیرا بعدش هیچ کدام از اینها را ترجیح نداده است. «فویل للذین کفروا
من مشهد یوم عظیم»، اینجا خدای تبارک و تعال در مقام این نیست که آنجا شهدائ وجود دارند و ملائه و انبیاء و السنه و

أیدی که اینها بخواهند علیه شما شهادت بدهند، نه آنها وقت مشاهده م کنند که کفرشان و انارشان و انار وحدانیت، چه آثار
بدی برای آنها دارد.

ار کردند وحدانیت خدا را و عیسرا انجام داده است. این احزاب ان ند عملخودش قبول ن است که کس شهادت در جای 
را خدا و ابن اله قرار دادند و کفر ورزیدند. لذا مشهد همانطور که مرحوم علامه تصریح کرده باید در آیۀ شریفه فقط به معنای
مصدری معنا شود؛ یعن به معنای شهود. به معنای فاعل که بوئیم شاهد، اصلا از آن نم شود استفاده کرد. به معنای اسم

مان و اسم زمان نیز به هیچ وجه اینجا دلالت ندارد. همان به معنای مصدری شهود و ظهور و ملاحظه کردن و ملاحظه کردن
آن روز عظیم.

که در کلام فخر رازی هست ذکر کرده. منتها ی همین احتمالات را مطرح کرده و این احتمالات هم در روح المعان آلوس
احتمال دیر هم داده است (روح المعان آلوس، ج 8، ص 410 ) «و قیل هو ما شهدوا به ف حق عیس علیه السلام و امه و

عظمه لعظم ما فیه»؛ آن ناسزاهای که آنها در حق عیس و مادر او گفتند و بعد م گوید «مثل قوله تعال کبرت کلمة تخرج من
أفواههم» (سورۀ کهف آیه 5).

 خوب این اصلا چه ربط به این قضیه دارد؟ باز «و قیل هو یوم قتل المؤمنین حین اختلف الأحزاب»؛ مراد از یوم عظیم، روز
قیامت نباشد، روزی باشد که وقت احزاب اختلاف کردند عده ای با هم نزاع کردند و مؤمنین کشده شدند. « فویل للذین کفروا

من مشهد یوم عظیم»؛ یعن وقت که مؤمنین به قتل رسیدند در همین دنیا، اینجا م گوید «و هو کما تری و الحق أنّ المراد
بذل الیوم، یوم القیامة». این دنبالۀ آیۀ شریفه.

استشهاد به آیه در روایات
حالا ببینید در روایات. در دو روایت به این آیۀ شریفه استشهاد شده است؛ که عمدتاً هم ما برای همین قضیه خواندیم. ی در

غیبت نعمان است که متوفای 360. ق است؛ و کتاب غیبتش را در اوائل غیبت کبری در سال 342 تألیف کرده است. در غیبت
نعمان این روایت هست که م گوید:

أخبرنا أحمد بن محمد بن سعید، این همان ابو العباس است و معروف است به ابن عقده، آنطور که رجالیین م گویند مرد
جلیل است؛ و رجل جلیل ف اصحاب الحدیث. شیخ طوس گفته: «آمره ف الثقة و الجلالة أشهر من أن یذکر» این أبو العباس

بحث ندارد و معتبر است. م گوید: حدثنا محمد بن المفضل که ثقه است. محمد بن المفضل بن ابراهیم بن قیس. قال حدثنا
گفته «کان وجهاً ف است اما موثق است. قال حدثنا ثعلبة بن میمون که این هم نجاش ابن الفضال که فطح الحسن بن عل

اصحابنا قارئاً فقیهاً کثیر العبادة». عن معمر بن یحی که باز توثیق دارد. عن داوود الدجاج، داوود دجاج، در کتب رجال ذکر
شده ول تصریح به توثیقش نشده. از امام باقر محمد بن عل (علیهما السلام) قال:

روایت اکثر رواتش خوبند و برخ هاشان بسیار خوبند. فقط آن داوود دجاج یه مقداری توثیق نشده. حالا ی مبنای هست که



اگر راوی در کتب رجال ذکر شد ول قدح در مورد او نبود، همین کاف است که او را معتبر بدانیم.

علائم ظهور
قال «سئل أمیر المؤمنین ف قوله تعال فاختلف الأحزاب بینهم» از أمیر المؤمنین (علیه السلام) راجع به این آیه سوال شد «فقال

علیه السلام انتظروا الفرج من ثلاث»؛ حضرت فرمود وقت سه علامت آمد، آن موقع وقت فرج ول ما است. «فقیل یا أمیر
المؤمنین و ما هن؟» آن سه علامت چیست؟

«فقال اختلاف أهل الشام بینهم»؛ اگر اهل شام در میانشان اختلاف واقع شد. حالا بعض ها گاه اوقات م خواهند به این
اختلاف که امروز در میان اهل شام است و گروه های مختلف با هم اختلاف دارند و این مسئله اختلاف اهل شام در چند روایت

به عنوان علائم ظهور مطرح شده است. حالا اختلاف آیا این است یا اینه ی اختلاف دیری در آینده باشد معلوم نیست. «و
الرایات السود من الخراسان»؛ پرچم های سیاه از خراسان. «والفزعة ف شهر رمضان، فقیل: و ما الفزعة؟ یا الفَزعة؟» سؤال

شد، فزعه در شهر رمضان چیست؟

«قال أوما سمعتم»، حضرت تعجب کرد فرمود آیا نشنیدید قول خدای (تبارک و تعال) را که فرمود: «إن نشأ ننزل علیهم من
السماء آیة فضلّت أعناقهم لها خاضعین»؛ نشنیدید این آیه را که خدای (تبارک و تعال) فرمود: اگر ما بخواهیم آیه ای را از

کنند در مقابل آن آیه « تخرج الفتاة من خدرها»؛ این آیه که اشاره به صیحۀ آسمان کنیم و اینها همه خضوع م آسمان نازل م
و ندای آسمان دارد.

 در روایات ملاحظه فرموده اید، علائم حتم را پنج تا ذکر فرموده اند. در چند روایت هست که چند علامت است که محتوم و
قطع است. ی از آنها همین صیحه آسمان است؛ که بحث صیحه بحث مفصل است که خاطرم هست سابقاً بحث در مورد
این صیحه داشتیم. «تخرج الفتاة من خدرها»؛ دختران را از پرده نشین خارج م کند «توقظ النائم»؛ آدم خواب بیدار م شود

و «تفزع الیقظان»؛ آدم بیدار هم به وحشت م افتد.

خوب ببینید بحث این است که سوال مهم اینجا این است که أمیر المؤمنین (علیه السلام) چطور این آیه را به قضیۀ علائم قبل
الظهور مرتبط کردند.

حالا باید مقداری تأمل کنیم که از أمیر المؤمنین (علیه السلام) پرسیدند مراد از «اختلف الأحزاب چیست؟» و حضرت بحث را
آوردند روی علائم قبل از ظهور. ببینید ما هم این روایت که از خود أمیر المؤمنین خواندیم و هم روایات که م گوید اساساً قبل

از ظهور اختلاف شدیدی بین مردم هست و این در روایات آمده است. گویا این ترتب که در آیه وجود دارد، خدای (تبارک و
تعال) درست است قضیه قضیۀ نصاری است، بعد از حضرت عیس اینها اختلاف کردند و خدا م فرماید «فویل للذین کفروا

من مشهد یوم عظیم»؛ عین همین قضیه در آخر الزمان قبل از ظهور واضح م شود. در دین یا در سایر امور آنقدر بین مردم
اختلاف بوجود م آید؛ خیل ها از دین خارج م شوند و خیل ها مسلمان هستند و حضرت را انار م کنند و م گویند

متولد نشده و حضرت را انار م کنند.

آنچه که ما م توانیم بفهمیم این است که حضرت أمیر المؤمنین (علیه السلام) م خواهند بفرمایند هر اختلاف شدیدی دنباله
اش ی «مشهد یوم» م آید. خدای (تبارک و تعال) در این آیه م فرماید «فاختلف الأحزاب من بینهم»؛ اینها اختلاف کردند؛
«فویل للذین کفروا من مشهد یوم عظیم». ی برداشت یا ی چیزی که لعل مراد خدای (تبارک و تعال) است و آن این است

که بالاخره هر اختلاف، اختلاف شدید، اختلاف أحزاب، به دنبالش ی مشهد یوم عظیم هست. هم در دنیا و هم در آخرت.



و در نتیجه اینه در روایات آمده اختلاف اهل الشام، یا برخ روایات دیر ببینید ( در تفسیر عیاش جلد 1 ص 64، حدیث
117)؛ «عن جابِرٍ اَلْجعف عن ابِ جعفَرٍ علَيه السلام يقُول: الْزم اَرض لا تُحرِكن يدَكَ و لا رِجلَكَ ابداً حتَّ تَرى علاماتٍ اذْكرها
لَكَ ف سنَة، و تَرى منَادِياً ينَادِي بِدِمشْق، و خُسف بِقَرية من قُراها، و يسقُطُ طَائفَةٌ من مسجِدِها، فَاذَا رايت اَلتُّركَ جازُوها فَاقْبلَتِ
اَلشَّام لهنَّ اا بِ، ورضِ اَلْعرا نضٍ مرا لك فٍ فلاخْتنَةُ اس ه لَةَ، وملَتِ اَلرنَز َّتح وملَتِ اَلرقْبا ةَ وزِيرلَتِ اَلْجنَز َّتكُ حاَلتُّر

از امام باقر (علیه السلام) راجع به آخر الزمان م ؛ جابر جعف«انفْياَلس و قَعبَا و بهصَاتٍ اايثِ رثَلا َلكَ عنْدَ ذَلفُونَ عخْتَلي
فرماید: خیل احتیاط کن تا اینه علامات را ببین، علامات را که برای تو ذکر م کنم در ی سال تحقق پیدا م کند. ندای

منادی در دمشق؛ باز باید این را دنبال کرد که نداء در دمشق چیست، این را م توان از روایات دیری استفاده کرد، فرو رفتن
ی از قرای دمشق، در بعض از قری، مسجد آن از بین م رود، اگر دیدید ترک از دمشق عبور کردند و در زمین به نام جزیره

که جزیره اسم برای مان است. ی سال م آید که در هر زمین از سرزمین های عرب اختلاف هست. آنوقت م فرماید
اهل شام اختلاف م کنند و سه پرچم هست.

ببینید این جزئیاتش را مثل رن پرچم یا افرادی را که سردمدار این گروه ها هستند، در برخ روایات ابقع را پرچم سیاه و سفید
شود که ابقع اسم شخص است. درست است که قبل فرموده عن ثلاث رایات، ول ری استفاده مروایات دی قرار داده ول
نباید اصهب را به رن پرچم معنا کرد. اصهب اسم شخص است و ابقع اسم شخص است کما اینه سفیان اسم شخص
آید طرف مدینه، از طرف مدینه م کند، بعد م ر غلبه مبر آن دو تای دی است. حالا خصوصیات اینها چیست؟ سفیان
خواهد حرکت کند در سرزمین بیداء و آنجا خسف و زمین آنها را در خودش فرو م برد، اما شاهد این است که در قبل از

ظهور حضرت ی اختلاف ف کل أرض من أرض العرب هست.

آنوقت أمیرالمؤمنین این را م خواهند صغری قرار دهند برای آنچه که در این آیه قرار دارد. م فرماید وقت خدا م فرماید
«فاختلف الأحزاب من بینهم»؛ وقت احزاب اختلاف کردند، این اختلاف ی چیزی باید قاطعش باشد. خوب این اختلاف تا ک؟

در ی جا خود قرآن م فرماید «فویل للذین کفروا من مشهد یوم عظیم»؛

 در قضیۀ آخر الزمان هم اختلاف مردم در دنیا، اختلاف کل انسان ف کل ارض من ارض العرب، این اقتضاء دارد که ی یوم
عظیم در همین دنیا باشد. تا اختلاف حل بشود، یعن در این محدوده آنچه که مربوط به خود خدای (تبارک و تعال) است؛

وحدانیت خدا، این باید در قیامت حل شود و اینجا فایده ای ندارد؛ مشرکین را باید در خود قیامت سزایشان داده شود؛ اما در
میان خود مسلمانان، آنهای که خدا را قبول دارند و موحد هم هستند اما اختلاف م کنند. در مورد خود حضرت حجت، در
مورد اصل امامت این اختلاف هست که وجود دارد. الان هم داریم م بینیم هر چه زمانه بیشتر پیش م رود این اختلاف کم

نشده و روز به روز دارد بیشتر م شود. بسیاری از کشورهای عرب این اختلاف امروز در آنها وجود دارد. این برداشت است
که ما داریم و الا سائل سوال کرده «فاختلف الأحزاب من بینهم». حضرت فرموده «انتظروا الفرج من ثلاث» آیا بوئیم حضرت

نخواسته اند آیه را معنا کنند؟ یا اینه نه، این اشاره دارد به بطن آیه، حالا اگر نوئیم تفسیر ظاهری، بطن آیه را حضرت روشن
کرده که آیه در بطنش این است که اختلاف مقدمه است و زمینه است برای شهود یوم عظیم. در کفر و شرک شهود یوم

عظیمش قیامت است و در غیر او در همین دنیاست.

بررس تناسب حم و موضوع
حم و موضوع باهم تناسب دارند. آن اختلاف که مربوط به خود خدا و توحید و شرک است اصلا جایش در دنیا نیست که حل

شود؛ اما اختلافات دیر باید همینجا حل شود؛ یعن اختلاف در اینه آیا خدا حجت دارد، در همین عالم باید حل شود و برای
همین مردم باید ثابت شود. این را نم توان گفت بذاریم برای روز قیامت. این نتۀ ظریف است و تناسب هم دارد. ی سری

از اختلافات که مربوط به خود خدای تبارک و تعال است این را باید بذاریم برای قیامت؛ اما ی سری از اختلافات که مربوط
به شؤون دنیوی مردم است، خدا در دنیا بین خودش و مردم حجت قرار داده و مردم هم در بین خود اختلاف شدید م کنند،



ی قبول دارد دیری قبول ندارد، ی به نحوی قبول دارد و دیری به نحو دیر، ی مدع این امام است و دیری مقابل با این
امام است؛ اینها اختلافات هست که موجود است. این باید در همین دنیا حل شود. م خواهم عرض کنم أمیر المؤمنین (علیه

السلام) چطور دارد آیه را اینطور تبیین م کند و عرض کردم سند روایت خوب است.

آیا بوئیم سائل سوال کرده و حضرت توجه به سوال سائل نفرموده و مطلب دیری برایش ذکر کرده، این هم خیل بعید است.

م خواهند همین مسئله ای را که در روایات ی از علائم الظهور، اختلاف شدید بین الناس است را بیان کنند. ببینید باز در
همین (باب 14 غیبت نعمان در حدیث 13) آنجا م فرماید حضرت ظهور نم کند و قیام نم کند «الا عل خوف شدید من

الناس و زلازل و فتنة و بلاء یصیب الناس و طاعون قبل ذل و سیف قاطع بین العرب»؛ که فعلا کار به معنای آنها نداریم.

 بعد م فرماید «اختلاف شدید ف الناس»؛ یعن زمان ظهور حضرت. زمان است که اختلاف بسیار شدید است بین مردم و
تشتت در دینشان، یعن ما باید انتظار این را داشته باشیم که هر چه زمان م گذرد تشتت ف الدین بیشتر شود.

«و تغیر ف حالهم حت یتمن المتمن الموت صباحاً و مساءاً من عظم ما یری من کلب الناس و أکل بعضهم بعضا»؛ بعض از
مردم بعض دیر را م خورد، ی گوشه ای از آن در زمان ما هم هست، ی انسان را م کشند و قلب او را بیرون م آورند و

م خورند، یعن جنایت که وحشیانه تر از آن حت در زمان جاهلیت هم نبوده است. «فخروجه اذا خرج عند الیأس و القنوت من
ان یروا فرجاً فیا طوب لمن أدرکه و کان من انصاره».

خلاصه بحث
ی از علائم، اختلاف قبل از ظهور است. این اختلاف ملازمه به حسب سنت خدا دارد. نم گوییم ملازمه عقل دارد یا ملازمۀ
دیر. ملازمه به حسب سنت خدا دارد و این را هم أمیر المؤمنین از این آیه گرفته اند که «فاختلف الأحزاب فویل للذین کفروا

من مشهد یوم عظیم»؛ م گوئیم اگر مردم در این دنیا هم اختلاف کردند «فویل لهم من مشهد یوم عظیم» در همین دنیا و تطبیق
م کند بر این قضیۀ مهدویت.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


