
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۱۶ مهر ۱۳۹۲

مهدويت در قرآن
جلسه 49 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس آیۀ 37 سوره مریم
ی از آیات شریفه ای که مناسب است در بحث آیات مهدویت موردبررس قرار بیرد، آیۀ 37 از سوره مبارکه مریم است.

مفرماید: «فاختلف الأحزاب من بینهم فویل للذین کفروا من مشهد یوم عظیم»؛ همانطور که ملاحظه مفرمایید این آیه با «فاء
تفریعیه» شروعشده است؛ «فاختلف الأحزاب من بینهم» و این تفریع، تفریع بر ماقبل است. چند مطلب در مورد خود آیه باید

ذکر کنیم و بعد ببینیم ارتباطش با بحث مهدویت چونه است؛

مطلب اول
ی مطلب این است که مراد از احزاب در این آیۀ شریفه چیست؟ «فاختلف الأحزاب»؛ احزاب جمع برای حزب است. حزب

در لغت عرب به آن جمع مگویند که ی رأی واحد دارند و رأی آنها با جمع دیر و گروه دیر مغایر است. «حزب هو
که هرکدامشان ی جمعها، گروههای رأیه عن غیره»؛ این معنای حزب از جهت لغوی است. احزاب یعن الجمع المنقطع ف

فر و ی نظر و رأی دارند.

مرحوم شیخ طوس در کتاب تبیان مطلب دارد که عین آن را صاحب کتاب مجمعالبیان آورده است.

ایشان مفرمایند:« الإختلاف ف المذهب أن یعتقد کل قوم خلاف ما یعتقده الآخرون »؛ هر قوم ی اعتقادی پیدا کند برخلاف
اعتقاد قوم دیر. هم مرحوم شیخ و هم مجمعالبیان این رادارند. مرحوم علامه هم تقریباً همین تعبیر را بعینه از مجمعالبیان در
کتاب شریف المیزان ذکر کردهاند. ایشان مفرمایند: «الأحزاب جمع حزب و هو الجمع المنقطع ف رأیه عن غیره فإختلاف

الأحزاب هو قول کل منهم فیه )علیه السلام( خلاف ما یقوله الآخرون».

بحث در این آیه این است که این احزاب چه کسان هستند و اختلاف در چه موردی بوده است. آیا فقط احزاب از فرقه نصاری
است؟ یعن پیروان حضرت عیس «اختلفوا عل أحزابهم»؛ یا مراد از احزاب، یهود و نصاری است؟ «فاختلف الأحزاب»،

خوب ی گروه خود یهودند و ی گروه خود نصاری. یا مراد، مطلق کفار است؟

احتمالات در عبارت «فاختلف الأحزاب»
سه احتمال در عبارت «فاختلف الأحزاب» داده مشود. آنچه کثیری از مفسرین قائلاند این است که چون این آیات مربوط به

حضرت عیس (عل نبینا و آله و علیه السلام) است، قبل از آن دارد «قال إن عبد اله آتان التاب و جعلن نبیاً»؛ در آیۀ 30 از
کلام حضرت عیس در گهواره «و جعلن مبارکاً این ما کنت و اوصان بالصلاة و الزکاة ما دمت حیا» تا م رسد به آیۀ 34،

«ذل عیس بن مریم قول الحق الذی فیه یمترون»، بعد مفرماید: «ما کان له أن یتخذ من ولد سبحانه اذا قض امرا فإنما
یقول له کن فیون و انما اله رب و ربم فاعبدوه». این «ما کان له» را یا این «إنّ اله رب» را بوئیم مقول قول حضرت

عیس است و «إنّ اله رب و ربم فاعبدوه»؛ او را عبادت کنید.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


حضرت عیس اصرار بر توحید داشت، اصرار بر وحدانیت خدا داشت، اصرار بر معبودیت خدا هم داشت که خدا فقط باید
معبود واقع شود. آنچه را حضرت عیس اصرار داشت، این ها در آن اختلاف کردند. بااینه خود حضرت عیس اینهمه تأکید
کرد، «إن عبد اله» و «إنّ اله رب و ربم فاعبدوه هذا صراط مستقیم»، اما نصاری اختلاف پیدا کردند و ظاهرش این است

که بعدازاینه حضرت عیس به آسمان برده شد، این اختلاف محقق شد.

گروه گفتند خود حضرت عیس خداست. از این گروه تعبیر به یعقوبیه مکنند. آنهای که از مسیحها گفتهاند حضرت
عیس خداست را تعبیر به یعقوبیه مکنند. در برخ از کتب روای اهل سنت اینگونه آمده:« لما رفع إبن مریم إنتخبت بنو

اسرائیل أربعة من فقهائهم» بناسرائیل چهار نفر از بزرگانشان، مراد از فقها در اینجا فقهای اصطلاح نیست. مراد فهمیدهها و
اهل فرشان است «فقالوا للأول ما تقول ف عیس»؛ به او گفتند نظر تو راجع به عیس چیست؟ «قال هو اله». این را از (جامع

البیان طبری ج 16 ص 64) نقل م کنم؛ (قال هو اله هبط إل الأرض)؛ گفت عقیدهام این است که عیس خداست و آمد روی
زمین، «فخلق ما خلق و أحی ما أحی»؛ مرده را زنده کرد و زنده را میراند، خلق کرد و احیا کرد، «ثم صعد إل السماء فتابعه

عل ذل الناس من الناس».

ی گروه تابع او شدند و اینها شدند یعقوبیه. شاید وجهش این باشد که آن شخص که این نظر را داده اسمش یعقوب بوده.
«و قال الثلاثة الآخرون نشهد أنّ کاذب»؛ دیران آن سه فقیه دیر تذیبش کردند. بعد به فقیه دوم گفتند «ما تقول ف عیس»؟
این گفت: «هو ابن اله فتابعه الناس من الناس»؛ ی گروه از او تبعیت کردند «فانت المسطوریة من النصاری». شاید اسم

آن آدم مسطور بوده. «وقال الإثنان الآخران نشهد أنّ کاذب».

 «فقالوا للثالث ما تقول ف عیس؟ قال هو إله و أمه إله و أله إله»؛ قائل به أقانیم ثلاثه و إله های سه گانه شدند؛ گفتند عیس و
مادرش و خدا اله هستند. «فتابعه الناس من الناس فانت الإسرائیلیة من النصاری»؛ إسرائیلیه آنهای هستند که این عقاید

رادارند.

«فقال الرابع، أشهد أن کاذب و لنه عبد اله و رسوله، هو کلمة اله و روحه»؛ ی گروه از خود نصاری گفتند اینها باطل
است. حضرت عیس عبد خدا بوده و کلمۀ خدا بوده و روح خدا بوده.

«فاختصم القوم، فقال المرء المسلم انشدکم اله ما تعلمون أنَّ عیس کان یطعم الطعام و أنَّ اله تبارک و تعال لا یطعم
الطعام»؛ ی فرد مسلمان که در آن جلسه حضورداشته بود گفت: عیس غذا مخورد اما خدا که غذا نمخورد. این مسلمان
آمد اینها را قسم داد و اینها گفتند چرا ما دیده بودیم که عیس غذا مخورد. گفت: «هل تعلمون أنَّ عیس کان ینام»؛ آیا دیده

بودید عیس م خوابید؟ گفتند بله. بعد « فخصمه المسلم قال فاقتتل القوم، قال فذکر لنا أنَّ الیعقوبیة ظهرت یومئذ و اُصیب
المسلمون ...» تا آخر روایت.

این «فاختلف الأحزاب» بوئیم قبل از حضرت عیس و قبل از نزول اسلام، ظهور آیۀ شریفه در این است که «فاختلف
الأحزاب» قبل از ظهور اسلام بوده؛ یعن وقت حضرت عیس از میان آنها رفت، این اختلاف میان آنها به وجود آمد و چند

گروه شدند.

ی مطلب را تفسیر ف ظلال القرآن نقل کرده و تفسیر نمونه بعینه ترجمه آن را آورده است. یادم نیست در پاورق ارجاع داده یا
نه. تفسیر ف ظلال القرآن سید قطب، مگوید پادشاه روم به نام قسطنطین ی تجمع از نصاری تشیل داد. تجمعش را ذکر

مکند 2170 نفر بودهاند. در تجمع راجع به اینه عیس چه کس بوده، آیا خدا بوده و إبن اله بوده یا چه کس بوده بحث
کردند.



از سه مجمع بزرگ تاریخ یل داد که یاز اسقفها را تش عبارت تفسیر نمونه این است: قسطنطین امپراطور روم مجمع
آنها هست و اعضای آن مجمع به 2170 عضو رسید. همه از بزرگان بودند و بحث راجع به حضرت عیس مطرح شد و علمای

حاضر نظرات را دادند. آنوقت نظرات که مآورد همین مطلب است که من الآن از جامع البیان طبری نقل کردم. بعد 308
نفرشان ی عقیده پیدا کردند و بعد هم بر همین باق ماندند؛ که این عقیده برخلاف توحید است.

ظاهر مطلب ف ظلال و آنچه تفسیر نمونه از آن نقل مکند، اصلا بعداً واقعشده است. حالا قسطنطین را باید مراجعه کنیم که
در چه زمان بوده است. اینکه 2170 نفر اسقف، معلوم مشود برای بعد از زمان حضرت عیس نبوده. آن زمان که این مقدار
اسقف نبوده؛ و این اسقفها مال بعدها بودهاند. درحالکه این قضیه اصلش مال زمان است که حضرت عیس از میان اینها

ناپدید شد.

ظهور آیه «فاختلف الأحزاب» این است که در همان زمان است. نه اینه حالا در فاصلۀ زیادی و یا نزدی زمان اسلام این
حادثه اتفاق افتاده باشد. پس اینی احتمال. اینه احزاب یعن فرقه انصار و آنچه در جامع طبری آمده مؤید این مطلب است.
مفسرین ما هم عمدتاً آوردهاند که «اختلف الأحزاب» یعن «الأحزاب من اهل التاب» که عام است و هم نصاری و هم یهود و

هم ما را در برمگیرد که عرض م کنم باید فقط نصاری باشد.

در تبیان، شیخ طوس مگوید:« احزاب من أهل التاب ف عیس». حالا آیا بوئیم مراد از اهل کتاب فقط خصوص نصاری
است؟ درحالکه عنوان اهل کتاب عام است. مرحوم علامه مفرماید ما در جزء سوم در تفسیر المیزان اختلافات نصاری را

مفصل آنجا بیان کردیم.

ی احتمال که احتمال خیل روشن است و با آیات قبل تناسب دارد، احزاب از نصاری است.

دوم: احزاب از یهود و نصاری. اگر بوئیم احزاب از نصاری، متعلق اختلاف فقط حضرت عیس مشود و نصاری در مورد
او اختلاف کردهاند. اگر بوئیم احزاب از یهود و نصاری، دیر متعلق اختلاف خود حضرت عیس نیست بله متعلق اختلاف

آن است که راجع به خود وحدانیت خدا است. یهود ی حرف مزند و نصاری حرف دیر مزدند و هیچکدامشان مطابق
توحید نبود. او مگفت عزیر بن اله و اینها مگفتند مسیح ابن اله است. هر دو برای خدا ابن قائل بودند هم یهود و هم

نصاری.

ی احتمال سوم که فخر رازی این احتمال سوم را ترجیح داده (در جلد 21 تفسیر فخر رازی صفحه 539) مگوید مراد از
احزاب یعن کفار؛ منتها بخش از این کفار یهود و نصاری هم هست؛ اما کفار یهود را مگیرد و نصاری را هم مگیرد و کفار و
مشرکین زمان خود رسولاله را هم مگیرد. آنوقت ایشان مفرماید آیه قبل و «إنَّ اله رب و ربم، مقول قول نب ما حضرت

محمد (صلاله علیه و آله و سلم) است؛ یعن مگوید خدا مفرماید «یا محمد قل إنَّ اله رب و ربم». اگر بوئیم احزاب
فرق نصاری هستند، متعین در این است که «ان اله رب و ربم» کلام حضرت عیس باشد، اگر گفتیم نه این مطلق کفار

است، این کلام، کلام رسول خداست.

فخر رازی بعد مگوید: این قول که ما بوئیم «فاختلف الأحزاب» یعن کل کفار، این اول است چون دلیل بر تخصیص به اهل
کتاب نداریم، مخصوصاً که در دنبالهاش مفرماید:«فویل للذین کفروا من مشهد یوم عظیم»، خوب این مطلق کفار مشود.

ببینید، آیات قبل ظهور روشن دارد در اینه و «إنَّ اله رب» کلام حضرت عیس (علیه السلام) است. آنجا وقت حضرت
عیس آن مطالب را فرموده خدا مفرماید:«ذل عیس بن مریم قول الحق الذی فیه یمترون». بعد دوباره قول عیس را دنبال



مکند، «ما کان له أن یتخذ ولد سبحانه اذا قض امرا فیقول له کن فیون» « و ان اله رب» این ظهور در این دارد که کلام
حضرت عیس است. وقت آیات قبل ظهور در این دارد که کلام حضرت عیس است، قرینه مشود که مراد از احزاب، احزاب

.از نصاری فقط باشد. این اولا

ثانیاً «فویل للذین کفروا»، برای این است که تمام این گروهها کافر بودند. آنها که مگفتند عیس است، آنها که مگفتند إبن
اله است و آنها که مگفتند ثالث ثلاثه است، سه خدا داریم، أب و إبن و روح القدس. همۀ اینها، همۀ این سه مذهب کافرند.

هیچکدامش با توحید سازگاری ندارد. لذا «فویل للذین کفروا» این نیست که بوئیم قرینه مشود که مراد اینجا مطلق کفار
است. لذا کلام فخر رازی کلام درست نیست و قرینهای بر اینه مراد از احزاب یهود باشد هم اینجا نداریم.

 قرینۀ سیاق در قرآن
 ما در بحث اصولمان گفتیم سیاق در قرآن قرینیت ندارد. ما آیات مختلف داریم در قرآن که نمشود آیه قبل را قرینه بر آیه بعد

گرفت و این روایت در ذهنتان باشد. روایت مفرماید: «ربما یون اول الآیة ف موضوع وسطها ... » در موضوع دوم و آخر آیه
در موضوع سوم. قرآن ی از نقاط افتراقش با کتب بشری همین است. بشر وقت دارد ی مطلب مگوید نمتواند ذهنش را از

آن مطلب منحرف کند و به مطلب دیر برود و بعد برگردد به موضوع اول بعد برود به موضوع رابع و همینطور. ول قرآن
اینگونه نیست. اینچنین نیست که سیاق در قرآن قرینیت داشته باشد؛ و لو تفسیر المیزان و خیل از مفسران را ببینید از قرینۀ

سیاق زیاد استفاده مکنند.

جاها سیاق قرینیت دارد. ی بعض آنچه ما با آن مخالفت داریم این است که سیاق بهصورت موجبۀ کلیه قرینیت ندارد. ول 
هم اینجاست که آیات قبلش قول حضرت عیس است و «إن اله رب و ربم» قول حضرت عیس مشود، «فاختلف

الأحزاب» هم مربوط به فرق نصاری است.

معنای کلمه «من»
راجع به کلمۀ «من» اختلاف واقعشده که آیا «من» زائده است یا «من» تبعیضیه است؟ «فاختلف الأحزاب من بینهم»

صاحب تبیان و مجمعالبیان، «من» تبعیضیه گرفتند. گفتند یعن برخشان اختلاف کردند؛ یعن در میان اینها برخ بودند که
قول حق را داشتند و مگفتند عیس عبد اله است و کلمة اله است و رسولاله است و اینها بعض بودند. لذا «من» را

تبعیضیه م گیرند.

در برخ تفاسیر اهل سنت آمده که بعضها احتمال دادهاند «من» زائده باشد. ول خوب این خلاف ظاهر است.

«بین» را یا معنای ظرف باید بیریم یا برخ گفتهاند «بین» به معنای بعد است. «فاختلف الأحزاب من بینهم» پس «من»
سببیت مشود؛ یعن «لبعدهم عن الحق»؛ این هم برخلاف ظاهر است و هیچ شاهدی برای آن نیست.

«بین» را باید ظرفیت بیریم. ظرف است « فاختلف الأحزاب من بینهم و «من» را هم تبعیضیه مگیریم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


