
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » مهدويت در قرآن »

در تاریخ ۰۷ آذر ۱۳۸۷

مهدويت در قرآن
جلسه 3 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث در اولين آيه از آيات که پيرامون مهدويت بود تا ي اندازهاي تمام شد و عرض کردم خود آقايان اين آيات را دقت بيشتري
بنند و مراجعه بيشتري داشته باشند به تفاسير و نات ديري را هم از آن استفاده کنند. آيهي دوم که مخواهيم شروع کنيم

مفَنَّهتَخْلسحاتِ لَياللُوا الصمع و مْننُوا مآم الَّذين هدَ العه من الشّيطان الرجيم وآيهي 55 سوره مبارکهي نور است، «أعوذ بال
ف ارضِ كما استَخْلَف الَّذين من قَبلهِم و لَيمنَن لَهم دينَهم الَّذِي ارتَض‌ لَهم و لَيبدِّلَنَّهم من بعدِ خَوفهِم امناً يعبدُونَن‌ لا يشْرِكونَ

ب‌ شَيئاً و من كفَر بعدَ ذلكَ فَاولئكَ هم الْفاسقُون‌».

همانطور که در آيه قبل شيوهي تفسيري را ملاحظه فرموديد ما در هر آيهاي در دو جهت بحث مکنيم، ي جهت اين است که
خود آيه با قطع نظر از روايات که پيرامون آيه وارد شده چه دلالت را دارد، يعن بدون اينه هيچ روايت را بياوريم، خود آيه را

ببينيم چه استفاداي مشود، جهت دوم با کم روايات که در ذيل آيه به عنوان تفسير آن آمده.

حالا جهت اول خود آيه را ببينيم چيست؟ شأن نزول که براي اين آيهي شريفه ذکر کردند، معمولا شأن نزول را سيوط در کتاب
اسباب النزول دارد، مفسرين هم معمولا دارند، قرطب در آيات الأحام آورده، مرحوم طبرس در مجمع البيان آورده، شأن

نزول که براي آيه ذکر شده اين است که وقت مسلمانها از مه هجرت کردند به طرف مدينه و انصار آمدند به استقبال اين
مسلمانها، در ي مدّت زمان طوري شد که تمام قبايل عرب بر عليه مسلمين جوشيدند و خروشيدند و دنبال از بين بردن

مسلمانها بودند، به طوري اوضاع براي مسلمانها سخت شده بود که شب که مخوابيدند اسلحه را از خودشان دور نمکردند،
صبح که برمخاستند با اسلحه بودند شب هنام خواب با اسلحه بودند. ي شرائط سخت را براي مسلمانها به وجود آورده

داريم؟ چه وقت از چنين وضع ايت که چرا ما چنين وضعوه و شاز مسلمانها شروع کردند به ش بودند، طوري که بعض
ه خوفه اسلحه در کنار ما باشد، بدون ايناستراحت کنيم بدون اين خواهد آمد که به راحت شويم؟ آيا بر ما شبما راحت م

داشته باشيم، آيا چنين چيزي محقق مشود يا محقق نمشود؟

اينها مگويند بعد از اينه چنين قضيهاي پيش آمد اين آيهي شريفه نازل شد که بر طبق همين بيان شأن نزول اين آيه از آيات
ت دارد براي اين مطلب و ثانياً آيات قبل از اين آيه در سورهي مبارکه نور تماماً عنوان مدنشأن نزول قريني است که اولا مدن
را دارد، آيه نازل شد که «وعد اله الذين آمنوا منم و عملوا الصالحات»، ابتدا حالا ي معناي اجمال آيه را بوئيم تا بپردازيم
به دقايق آيه. خداوند به کسان که ايمان آوردهاند و علاوهي بر ايمان عمل صالح انجام دادند، چند بشارت و چند تا وعده در اين
آيه شريفه داده، اولين آن اين است که «و يستخلفنّهم ف الأرض» اينها رابه عنوان خليفهي خودش يا خليفه، چون احتمالات در

.دهد اين ياين معنا وجود دارد. اينها را به عنوان خليفه در روي زمين قرار م

کسان که ايمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند خداوند وعده داده که اينها خليفه در روي زمين بشوند وعدهي دوم خدا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/53
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


«وليمنن لهم دينهم الّذي ارتض لهم»، آن دين که پسنديده و مرتضاي اينهاست، ريشهدار و با نفوذ مکند يعن دين اينها
سيطره پيدا مکند در همهي ابعاد جامعه نفوس پيدا مکند، يعن خودشان که مشوند خليفه و حاکم دين، اينها هم نفوس پيدا

مکند، ريشه پيدا مکند در جامعه، اين دو.

وعده سوم که خداوند داده اين است که خوف را از ميان اينها تبديل به امنيت مکند، دير در آن زمان خوف وجود ندارد در
ي آرامش و امنيت کامل به سر مبرند اين سه تا وعده. بعد نتيجهي اين سه وعده يعن اگر اينها بشوند خليفه، آنهاي که ايمان

دارند و عمل صالح انجام دادند، و اگر دين اينها نفوس پيدا کند و اگر امنيت و آرامش حاکم باشد، اين سه تا محور وقت شد
نتيجه اش اين است که «يعبدونن لا يشرکون ب شيئاً»، طوري م‌شود که همهي مردم عبادت خدا مکنند و هيچ کس شرط به
خدا نمورزد، يعن نتيجهي آن سه تا اين مشود که جامعه به سر حدي مرسد، به ي مقطع مرسد که فقط عبادت خدا را

مکنند، شرک در آن جامعه وجود ندارد، اين هم نتيجهاش است.

بعد هم مفرمايد بعد از اينها «و من کفر بعد ذل فأولئ هم الفاسقون». بعد از اين وعدهاي که خدا داده يا بعد از تحقق اين
وعدهها که حالا مرسيم معنا مکنيم.

پس شأن نزول آيه را بيان کرديم و معناي اجمال آيه را بيان کرديم حالا مخواهيم آيه را که تفسير کنيم در آيات بايد اول
مفردات را ي مروري برايش بنيم بعد که مفردات را مروري برايش کرديم و معنا کرديم بعد بيائيم مجموع ترکيب آيه را معنا

کنيم، اولين کلمهاي که در اين آيهي شريفه وجود دارد وعد اله است، خداوند در اين آيه بعد از اينه اين قضيه براي مسلمانها
اتفاق افتاد ي وعدهاي داده.

وعده چيست؟ وعده ي نوع تعهدي است و وعدهي خداوند معنايش فوق تعهد معمول ما انسانهاست، در ميان ما انساها شما
وعده مدهيد که مثلا من اين کار را انجام مدهم حالا ممن است موفق به انجام اين وعده بشويد يا ممن است موفق نشويد

که عمل کنيد، اما وعده‌ي خدا تخلّف ناپذير است، حالا ما از خود قرآن استفاده مکنيم خصوصيات وعدهي خدا چيست؟
منته قبل از اينه از قرآن خصوصيات وعده ي خدا را استفاده کنيم ي نتهاي که از مجموع برهان استفاده مشود اين است
که در مسائل بسيار مهم خداوند مسئله وعده را مطرح کرده، چه مسئله مربوط به نعمت باشد، عرض مکنم که مربوط به بهشت

باشد، مربوط به جهنّم باشد، مربوط به سرنوشت عالم باشد، مسائل بسيار مهم است.

کار معمول دهد يکاري را انجام م ي کس دانيد يم البته در ميان عقلا و بشر هم همينطور است، شما بينيد وقت
کارهاي ،دهيا قول بده که اين کار را انجام نم دهوييد که تو قول بده که اين کار را انجام مآييد به او باست، هيچ وقت نم

شود، اينها نياز به وعده ندارد، اما کارهاي بسيار مهم که طرف مقابل يشود يا انجام نمانجام م که به صورت طبيع
مقداري ترديد دارد که آيا اين کار انجام مشود يا نمشود؟ اينجا جاي وعده است حالا باز اين نته را هم قبل از اينه باز
وعدهي قران را بوئيم شما در ادبيات خوانديد مگويند در امور خير عنوان وعد است و در امور شر وعيد است، البته اين

مسئله اتفاق نيست، شما به کتب لغت که مراجعه کنيد، کتب لغت وعده را هم در امور خير مآورند و هم در امور شر مآورند،
وعده بالخير وعده بالشر، هر دو در کتب لغت آمده، اما وعيد فقط در امور شر مآيد، در امور سيئه مآيد، در امور بد مآيد،

بعض گفتند که نه! هر دو در هر دو استعمال مشود.

«وعد» هم در خير است و هم در شر، «وعيد» هم در خير است و هم در شر است، اما غالباً و آنچه مقتضاي تحقيق است اين
است که در استعمالات قرآن هم ما استفاده مکنيم کلمه «وعد» أعم است، «وعد» هم در خير است و هم در شر، اما «وعيد»

فقط در شر استعمال مشود. حالا که اين اجمالا در مورد وعد روشن شد که وعد در خير و شر است و وعيد فقط در شر است،
وعد در جائ است که مخاطب ترديد دارد، نمداند که آيا اين کار واقع مشود يا نه؟



بشر برايش مسئلهي جهنم، مسئلهي بهشت ي وعدت، وعد دارد، يعن شما ببينيد در آيات بهشت و جهنّم جنّات عدن الت
مسئلهاي نبوده که به اين زودي بتواند بپذيرد، خداوند اينها را در قالب وعد مطرح کرده است.

ما وقت به قرآن مراجعه مکنيم در مورد کلمهي «وعد» اين آيات که در مورد وعد داريم؛ «إنّ ما توعدون لآت و ما أنتم
بمعجزين»، آنچه که شما وعده داده شده، لآت است حتماً واقع مشود و انجام مشود، يا اين آيه؛ «إنّما توعدون لصادق»، اين

آيه: «إنّما توعدون لواقع»، از اين آيات استفاده مکنيم اولين خصوصيت وعدهي خدا حتميت است، اگر خداوند وعده داد
حتماً انجام مشود و حتماً واقع مشود، وعدههاي که بشر م‌دهد به يدير، بشر چون ناقص است، محدود است، عاجز

است.

من الآن به شما وعده مدهم که آقا فردا هزار جلد کتاب براي شما مآورم، مخواهم اين کار را انجام بدهم اما ممن است
فردا قدرت انجام اين کار را نداشته باشم و نمدانم چه موانع بعداً بوجود مآيد، خداوند چون علم مطلق است و قدرت مطلقه
است، حت تهي مهمن دارد وعده‌ي خدا با وعدهي بشر از نقاط افتراقش همين است که وعدهي خدا لآتٍ و لواقع، و اين خيل

اين جنبهي اخلاق هم دارد، جنبهي تربيت هم دارد.

گاه اوقات که ذهن انسان خداي نرده مرود در مسير وسوسهي شيطان بلافاصله انسان به خودش مگويد خدا جهنم را
وعده داده، وعدهي خدا حتماً واقع مشود، حتماً محقق مشود، اين اولين خصوصيت، «إنّما توعدون لصادق» اين ي عنوان
ديري در آيات قرآن است. آنچه که وعده داده مشويد راست است و دروغ نيست! درست مطابق با واقع است، شما خوانديد
صدق مطابقت ي چيزي با واقع را مگويند، خداوند چون بين خدا و بين واقع حجاب وجود ندارد، الآن اگر من ي وعدهاي

بدهم شما ترديد داريد که آيا اين وعدهي من راست است يا راست نيست، براي اينه هم بين من و واقع و هم بين شما و واقع
هزاران حجاب وجود دارد، اما بين خدا و واقع که حجاب وجود ندارد، پس «إنّما توعدون لصادق»، راست و دروغ است.

دهد روي ملاکات مختلف است، گاهاست، بشر وعدهاي که م از خصوصيات وعدهي خدا اين است که وعدهي خدا حق ي
اوقات انسان وعده مدهد به ي کس که ي چيزي بدهد، ممن است آن مخاطب استحقاق اين شء را نداشته باشد، من

وعده مدهم براي شما عرفان بويم، شما ممن است که آمادگ اين بحث را نداشته باشيد، اين علم براي شما الآن حق نيست.
يا در امور مال يا دنيوي بوئيم، وعده بدهم به شما ي پست داده شود، مسئوليت داده شود، اما واقعاً شما استحقاق اين

وعدهاي که داده شده را نداريد، اما وعدهي خدا حق است، يعن در هر چيزي که خداوند وعده داده آن مخاطب استحقاق اين
وعدهي خدا را دارد، حق معنايش همين است.

حق يعن آن شء ثابت و آن چيزي که در محل خودش واقع م شود، ثابت که هيچ اشتباه در آن نيست، هيچ انحراف در آن
نيست. اگر خداوند وعده داده به انسان که انسان را در مقام دهم بهشت قرار بدهد، معنايش اين است که استحقاق مقام يازدهم

را ندارد، مقام نهم هم بايد نباشد.

«إنّ وعد اله حق»، اينها تعامل است که در مورد وعدهي خدا در خود قرآن آمده، پس تا اينجا شد وعدهي خدا لآت، لواقع،
لصادق، حق، باز در آيات قرآن داريم که وعد اله لا يخلف اله وعده، از چيزهاي که باز هست اين شد که خداوند خلف وعده
نم کند، محال است در مورد خدا، در مورد بشر خلف وعده ممن است اما در مورد خدا محال است خلف وعده، نمشود

بوئيم خدا وعدهاي داده اما بعد انجام ندهد، انجام ندادنش يا بايد براي اين باشد که از اول برايش مجهول بوده و اشتباه کرده که
اين از ساحت خداوند به دور است يا بايد بوئيم عاجز است، اين هم نمشود.

پس وعدهي خدا تخلف ناپذير است، اينها خصوصيات است که شما مراجعه کنيد به قرآن شايد بيشتر از اين خصوصيات هم



بتوانيد در بياوريد، به معجم مراجعه کنيد، کلمهي وعد را بياوريد خيل نات متوانيد از اين وعد استفاده کنيد، ببينيد خداوند در
چه مواردي وعده داده، هم به شر وعده داده و هم به خير وعده داده، به آخرت وعده داده و به تمام اين امور مهمه.

«النار وعدها الذين کفروا هذه جهنم الت کنتم توعدون»، آن طرف هم مفرمايد «جنّات عدنٍ الت وعد الرحمن عباده بالغير»،
اين مقدار که عرض کرديم اين معنا روشن شد که کلمهي وعد معنايش چيست؟ چرا خداود اينجا نمفرمايد «فعل اله يا يفعل
،است به مخاطب، اما اگر خدا گفت فعل بشارت وعده در امور خير ي گويد؟ اولاکند، چرا وعد مه»، خدا اين کار را مال
در اين معنا بشارت و اينها وجود ندارد. و عرض کردم وقت مسئله مهم است براي مخاطب باور کردنش به اين زودي آسان

نيست، اينجا خداوند کلمهي وعد را استعمال فرموده، اين اولين کلام.

بعد مفرمايد «وعد اله الذين آمنوا منم»، خداوند وعده داده به کسان که «آمنوا منم و عملو الصالحات»، ما در قرآن «آمنوا
و عملو الصالحات» زياد داريم، «إنّ الذين آمنوا و عملوا الصالحات»، شايد تنها موردي که کلمهي «منم بين آمنوا و عملوا

الصالحات»، آمده همينجا است و چه نته‌اي را خداوند از اين کلمهي «منم» مخواهد استفاده کند و مقصود خداست.
«والعصر إنّ الإنسان لف خسر، إلا الذين آمنوا و عملوا الصالحات»، قرآن را ببينيد اين کلمهي «آمنوا و عملوا الصالحات» بيش

از شصت بار در قرآن آمده، با هم مرکب.

اما فقط تنها موردي که کلمهي منم در آنها وجود دارد همين آيه ي شريفه است، اين چه مخواهد برساند؟ يا بايد بوييم اصلا
اين کلمهي من در اينجا زائده است، معنا ندارد، بالأخره من به تنهاي اگر در ي جا بيايد، اين را شما در ادبيات خوانديد، غالباً

اين حروف اگر به تنهاي بيايند امان اينه حمل کنيد بر مبناي زائده وجود دارد اما جاي که مرکب آمده، مجرور و اضافه دارد
اينجا دور از ذهن است که بوييم من زائده است. اين من بيانيه است ي احتمال اين است که ما بيائيم کلمهي من را من بيانيه

قرار بدهيم. احتمال سوم اين است که اين من را در اينجا بعضيه قرار بدهيم، من را من تنبيضيه قرار بدهيم، حالا کدام ي از
اينهاست؟

اولا ببينيم اگر بيانيه باشد معنايش چيست اگر تبييضيه باشد معنايش چيست؟ «وعد اله الذين آمنوا منم»، من را اگر بيانيه
قرار بدهيد يعن اينه تمام مؤمنين، منم اين من بيانيه است مبينش هم همان کم است يعن همه، چون خطاب به همهي

مسلمانهاست، نتيجه اين است که خداوند اين وعده را به همهي مؤمنين م‌دهد، هر کس که ايمان آورده. اما اگر من را تنجيزيه
قرار بدهيم يعن بعض از مؤمنين، اين وعده براي همه مؤمنين نيست، اين وعده براي بعض از مؤمنين است، وعد اله الذين

آمنوا منم» يعن بعض از شما نه همهي آنهاي که ايمان آورديد، کدام را انتخاب مکنيد؟

چرا تبعيضيه؟ اگر خدا بخواهد همه مؤمنين را؟؟؟ قرار بدهد مر اشال دارد؟ اگر گفتيم آيه مخواهد بويد تمام کسان که
مؤمن هستند و عمل صالح انجام دادند را مخواهيم اين سه بشارت را بدهيم، تبعيضيه يعن بعض از اينها، بايد ببينينم چه

وجه وجود دارد که ما اين من را در اينجا من تبعيضيه قرار بدهيم نه بيانيه يا بالعس.

ي نتهاي در معان من وجود دارد، من بيانيه بر سر ضمير در نمآيد، هميشه بايد مدخولش اسم ظاهر باشد، اين قاعدهاي در
ادبيات است بنابراين روي اين قاعده که اين را مراجعه کنيد من در ذهنم اين چنين هست که من بيانيه بر سر ضمير در نمآيد.

پس اين من تبعيضيه است، اين هم راجع به کلمهي من. بعد نتيجه اين مشود که اگر من تبعيضيه شد يعن خداوند مگويد
آنهاي که ايمان آوردند بعض از اينها را نه همهي اين کسان که ايمان آوردهاند، بعض از مسلمانها را، بعض از مؤمنين.

مرحوم علامه طباطباي رضوان اله عليه فرمودند من تبعيضيه است و بيانيه نيست بعد فرمودند که والخطاب لعامه المسلمين
وفيهم المناسب والمؤمن وف المؤمنين بعضهم يعلموا الصالحات والوعد خاص بالذين آمنوا منهم وعملوا الصالحات». ما اگر



من را تبعيضيه گرفتيم، «وعد اله الذين آمنوا منم»، منم را اگر خطابتان را همهي مسلمين بيريد، خُب مسلمانها چند
گروهند، در مسلمان آدم فاسد هم داريم و سالم هم داريم، در مسلمانها منافق داريم و مؤمن هم داريم، بعد مخواهند بفرمايند

«وعد اله الذين آمنوا منم» از شما مسلمانها، آن گروه مؤمنينشان.
اما به نظر ما مرسد که نه! اينجا خطاب به عامهي مسلمين نيست. خطاب به خود مؤمنين است، ما قرينهاي نداريم در اينجا که

خطاب به عامهي مسلمين باشد، يا بايد خطاب لعامهي ناس باشد، منم يعن هر کس که اين قرآن دارد به گوش مرسد و
متواند مخاطب باشد، چرا خصوص مسلمين را ما بوييم؟ «وعد اله الذين آمنوا منم»، يعن بعض از شما مردم که ايمان

آوردهايد، ما قرينهاي اينه بوئيم جميع مسلمين از کجاست؟ چه قرينهاي داريم؟ اما به نظر ما اصلا کم نه به ناس بر مگردد و
نه به مسلمين بر مگردد به خصوص مؤمنين بر مگردد، مخواهد بفرمايد همهي مؤمنين نه! مؤمنين هم مراتب در بينشان

هست «وعد اله الذين آمنوا منم»، يعن «من المؤمنين» بعض از مؤمنين. به نظر مرسد که من تبعيضيه است و خطاب هم
به عامهي مسلمين نيست، حالا اين را باز ي دقت بفرماييد تا هفته آينده.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.


