
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۱۴ مهر ۱۳۹۳

(استصحاب تعليق)تنبیهات استصحاب
جلسه 15 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

م: دیدگاه مرحوم آقای خوئچهارمین مبنا در حقیقت ح

چهارمین مبنای که در حقیقت حم وجود دارد مبنای است که مرحوم آقای خوئ(قدس سره) اختیار فرمودند. ایشان
مفرمایند: حم شرع ی از افعال اختیاریهی صادرهی من المولا است و در نتیجه ما نباید حم شرع را به ی عنوان غیر

اختیاری حمل و تفسیر کنیم.

به نظر مرحوم خوئ[1] اشال تفسیر حم شرع به حب و بغض یا اراده و کراهت این است که حب و بغض و اراده و کراهت
از افعال نفسان و غیر اختیاری است. به نظر ایشان هم حب و بغض غیر اختیاری است و هم اراده و کراهت بر حسب همین

عبارت که در مصباح الاصول جلد سوم صفحه 77 دارند، غیر اختیاری است.

اینه کس ی عمل را تصور کند و فایدهی آن عمل را درک کند و تصدیق کند و میل به آن پیدا کند و میل او میل شدید شود و
بشود اراده، غیر اختیاری است. در حال که ما مگوئیم حم از شئون مولاست و از افعال صادرهی اختیاریه از مولاست. لذا

نباید حم را به اینها تفسیر کنیم.

دلیل اول بر دیدگاه مرحوم خوئ

سؤال که این جا مطرح است این است که، پس باید به چه چیز تفسیر کرد؟ مفرمایند بین اراده و مرحلهی انشاء اگر دقت کنیم
ی مرحلهی دیر وجود دارد و آن اعتبار نفسان مولا عل ذمة الملّف است؛ یعن اگر وجوب صلاة را، این صلاة را مولا اراده
کرده است، اگر بعد از مرحلهی اراده آمد اعتبار کرد عل ذمة الملّف تا مادام که اراده کرده، مگوئیم این مطلوب مولاست.
اما نسبت بین مولا و مأمور، و یا بین آمر و مأمور و یا بین مولا و عبد ایجاد نمشود. البته بعض از این تعابیر را من اضافه

مکنم چون خود ما هم همین مبنا را اختیار کردیم.

حم علاوه بر اینه ی فعل اختیاری از ناحیهی مولاست ی امر اضاف است. یعن وقت ما مگوئیم مولا حم کرد که بین
مولا و عبد ی اضافهای تحقق پیدا کند، این اضافه همین است که از آن به اعتبار عل ذمة الملّف تعبیر مکنیم. یعن مولا بعد

از این مرحله اراده مگوید من این مراد خودم را بر ذمهی او قرار مدهم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حت مجرد اینه تحقّق این مراد در عالم خارج از این عبد مطلوب مولا باشد این حم نیست. مثل اینه انسان ی ارادهای دارد
و دلش مخواهد ی کس هم انجام بدهد و آن هم انجام مدهد اما اینجا عنوان حم و امتثال نیست. به عنوان مثال، پدری
اراده دارد فرزندش درس بخواند و این فرزند هم علم به این ارادهی پدر خود دارد و درس هم مخواند؛ یعن مراد در عالم خارج
محقق مشود، اما اینجا نه حم در کار است و نه امتثال معنا دارد و نه مخالفت معنا دارد. اما اگر به این مرحلهی اراده رسید
و بوید من این مراد را بر گردن این ملّف قرار مدهم، بر ذمهی این اعتباراً قرار مدهم، حقیقت حم این است یعن اعتبار
وا»، «إفعل»، ابراز آن اعتبار نفسانيمقا» ،«اعتبارش را هم باید به نحوی ابراز کند و این «صل لّف، منتهکند بر ذمهی م
است؛ اعتباری که ‐ به تعبیر ما ‐ این نسبت بین مولا و عبد را ایجاد مکند؛ یعن این مگوید من بر گردن تو قرار دادم، بر
ذمهی تو قرار دادم. خلاصه اینه حقیقت حم به همین برمگردد و بقیهاش عنوان مقدماتش را دارد. آنچه ما متوانیم بوئیم
هذا هو الحم در جای است که بعد از مرحلهی اراده، این ی مرحلهی دیری است یا مخواهد بر ذمهی این عبد قرار بدهد یا
جعل کرد، اعتبار کرد، از او خواست که این کار را انجام بدهد یعن دهد! اگر بر ذمهی عبد قرار داد یعنبر ذمهی عبد قرار نم

مخواهد که او این کار را انجام بدهد همین اعتبار نفسان بر ذمهی ملّف این حقیقت حم است.

ایشان البته چند جای اصول آوردند نه به این توضیحات که ما عرض مکنیم؛ اولا ایشان مگویند باید حم را به نحوی معنا
کنیم که فعل اختیاری مولا این مقولهی فعل اختیاری حفظ شود، این ی. نتهی دوم اینه مفرمایند این خطاب مبرز آن اعتبار
است نه موجد آن اعتبار؛ مولا در نفس خودش و در عالم نفس خودش این اعتبار را کرده، در حال که مشهور مگویند با خود
خطاب، حم ایجاد مشود. فرق میان نظریهی مشهور و این نظریه همین است که مشهور مگویند با صل مولا بعث را ایجاد
مکند، صل را موجد برای حم قرار مدهند، اما ایشان مفرمایند صل موجد حم نیست ما ولو بعداً بیائیم از این صل بعث و
زجر انتزاع را در اینجا انتزاع کنیم اما حقیقت حم همان اعتبار نفسان مولا بر ذمهی ملّف است و این صل مبرز این اعتبار

است.

سؤال:...؟
پاسخ استاد:

شما در عقلا و عموم مردم بروید، آنجای که مردم مدانند رئیسشان اراده دارد، اگر انجام ندهند مگویند: اراده دارد اما از ما
نخواست! در ارتاز مردم این است که جای که مولا ی چیزی را بر ذمهی ما قرار داد مگوئیم هذا حم، اما اگر هنوز مرحله
ی ابراز نرسیده عنوان حم را ندارد. حالا مبرز مخواهد گاه خودش ابراز مکند و گاه اوقات دیران از راه دیری
مفهمند در آنجای که بچهی مولا غرق مشود، ما مدانیم که مولا بر ذمهی ملّف این اعتبار را ارتازاً دارد و همان کافیست

ولو چیزی نفته اصلا مولا خبر ندارد اما در ارتاز مولا این اعتبار بر ذمهی ملّف وجود دارد.

همین تعبیری که در روایات آمده «إنّ دِین اله احق ان یقض»، این واجبات را به عنوان دِین تعبیر کرده این دین به این معناست
که مولا این را بر ذمهی عبد قرار داده است؛ انجام نماز را بر ذمهی عبد قرار داده، انجام حج را بر ذمهی او قرار داده است. در
محرمات چار کرده است؟ در آنجا نمتوانیم بوئیم ی چیز را بر ذمه قرار داده است بله در محرمات، عبد را اعتباراً محروم
کرده است. مثلا ی فعل مبغوض مولاست؛ اما چه زمان مگوئیم این مشود به مرحلهی حرام و به مرحلهی حم مرسد؟
زمان که مولا بوید من مخواهم این مبغوض از این صادر نشود و این را از این فعل محروم کند. بین این و این فعل ی سدّی
ایجاد کند. پس هم در واجبات عنوان دِین را دارد و عنوان عل ذمه دارد و در محرمات عنوان حرمان را دارد. آنجا متعلق اعتبار
این است که ی چیزی ثابت عل ذمة الملّف، اینجا متعلق اعتبار این است که ملّف محروم من هذا الفعل. در غیر واجبات و

محرمات به نحو اباحهی بالمعن الاعم است.

مجموعاً مفرمایند در جای که اقتضای وجود یا حرمت در کار باشد، در جای که اقتضا نباشد تخییر است. «الاعتبار الصادر

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


من المول من حیث الاقتضاء و التخییر». بعد مفرمایند غیر از اینها هر چه دیر حم باشد ما اسمش را مگذاریم احام
وضعیه. علاوه بر این توضیح که ما دادیم کلام مرحوم آقای خوئ را، ایشان فعل اختیاری بودن را دلیل قرار دادند.

دلیل این مدعا خود عرف و ارتاز عقلاست. شما به عرف مردم و ارتاز عقلا مراجعه کنید که حم چیست؟ اینها حم را هم
مرحلهی اعتبار بر ذمه مدانند و مگویند تا مادام که مولا ی چیزی اراده کرده اما هنوز بر ذمهی عبد قرار نداده است ‐ ولو

ما بدانیم حم یا اراده است ‐ این عنوان حم را ندارد.

پس دلیل اول عرف و ارتاز عقلاست که ارتاز عقلای اراده را حم نمدانند، این اعتبار عل ذمة الملّف را حم مدانند.

دلیل دوم بر کلام مرحوم خوئ از استاد محترم

دلیل دوم به نظر ما خطاب واقعاً عنوان مبرز را دارد و موجد نیست. یعن اگر ما به عقلا هم مراجعه کنیم بوئیم حقیقت حم
همین خطاب است؟ مگویند نه. و لذا گاه اوقات تعبیر دقیق مکنند و مگویند: خطاب انشاء الحم است؛ انشاء وجوب

است؛ انشاء تحریم است؛ اما خودش حم نیست بله خودش مبرز برای حم است.

طبق نظریهی مشهور انشاء موجِد برای حم است. این البته در کلام مرحوم آقای خوئ نیست و ما توضیح مدهیم. طبق
نظریهی مشهور آن خطاب و انشاء موجِد است اما طبق این نظریه انشاء مبرز است، ما به عرف عقلا هم که مراجعه مکنیم
همین را مگویند که خطاب ایجاد حم نمکند. یعن مولا در پیش خودش ی وجوب را درست کرده، این وجوب را با «اقيموا
الصلاة» ابراز مکند، ی حرمت را قبل از اینه حرف بزند به این مرحله رسانده که مخواهد عبد و ملّف را محروم کند و
مفرماید «حرِمت علَيم الْميتَة». اینها عنوان مبرز را دارد و مبرز آن مرحلهی اعتبار نفسان است و همان اعتبار نفسان را

تعبیر به حقیقت حم مکنیم.

همین جا این نته را عرض کنم ما ی وقت بحث «حق الطاعه» را مطرح کردیم، ی نظریهای است که مرحوم آقای صدر
دادند بر اینه اگر کس ی جای احتمال بدهد مولا ی امری را اراده کرده اما خطاب نداریم، دلیل نداریم. ایشان مفرمود ولو
این احتمال به نحو ضعیف هم باشد این احتمال منجز است. و اگر باز در ذهن شریفتان باشد نظریهی حق الطاعة ی خط
بطلان روی قاعدهی «قبح عقاب بلا بیان» مکشید که ما مفصل بحث کردیم و گفتیم «قاعدهی قبح عقاب بلا بیان» درست
است و این نظریهی «حق الطاعه» نظریهی درست نیست؛ ولو اینه مرحوم آقای صدر هم بیشتر به وجدان احاله داده بودند اما

این را روشن کردیم که به نظر ما درست نیست و نم شود قبول کرد.

همین جا اگر ی کس گفت حم مجرد اراده و حب است باز ی مقدار نظریهی «حق الطاعه» تأیید م شود مگوئیم ولو
مولا چیزی را نفرمود ول احتمال مدهیم اراده کرده باشد و همان اراده حم است، اما اگر گفتیم حم یعن اعتبار، این را دیر
با احتمال نمشود درست کرد. بله باید این را احراز کنیم که مولا اعتبار کرده است. لذا مشود گفت این نظریه در باب حم

تا حدّی متواند مانع از نظریهی «حق الطاعه» هم بشود.

نسبت بین دیدگاه استاد محترم در باب «حقیقت حم» و نظریه ی «خطابات قانونیه»

نتهی دیری هم عرض کنم چون در زمان ما دو تا نظریهی خیل مهم در علم اصول هست ی همین نظریهی «حق الطاعه»
است که مرحوم آقای صدر دارند و ی هم نظریهی خطابات قانونیه است که امام(قدس سرهما) دارند. ما بحث نظریهی
خطابات قانونیه را در بیست جلسه بحث کردیم و بعض فضلای درس هم نوشتند و چاپ شده است. آیا این نظریهی امام(قدس

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=3


سره) در خطابات قانونیه دارند اگر کس آن نظریه را داشته باشد بین آن نظریه و این نظریه قابل جمع است یا نه؟ یا باید بوئیم
کس که نظریهی خطابات قانونیه را دارد نمتواند این نظریه را در باب حم داشته باشد یا بالعس، بوییم کس که این نظریه
را در باب حم دارد نمتواند نظریهی خطابات قانونیه را داشته باشد. خطابات قانونیه خلاصهاش به این برمگشت که مولا در
خطابات خودش در مقام جعل قانون است و اصلا ملّفین را، اشخاص را، خصوصیات اشخاص را در نظر نمگیرد. مگوید
در اسلام و در شریعت اسلام، ربا حرام است. این را دارد به عنوان ی قانون وضع مکند و کاری ندارد که بوید بر تو حرام

است! بعبارة اُخری خطابات قانونیه در مقابل خطابات شخصیه است.

خطابات شخصیه این است که به زید مگوئیم «إفعل هذا»، در خطابات شخصیه زید باید عاقل باشد، قادر باشد، عالم باشد،
اما در خطابات قانونیه وقت مخواهیم قانون جعل کنیم زید را در نظر نمگیریم، اشخاص را در نظر نمگیریم، لذا شامل

دیوانه و صب و مریض و انسان خواب و ... مشود.

و این نظریهی خطابات قانونیهی امام که عرض کردم آقایان ببینید این نظریه را، متأسفانه با اینه این نظریه الآن بیش از 60
سال از طرح این نظریه در حوزهها مگذرد اما کثیری از اساتید دروس خارج از این نظریه باطلاعاند. ما در حوزهی خودمان
هنوز از دست آوردهای تحقیقات خودمان هم اطلاع نداریم؛ این نظریه را مرحوم حاج آقا مصطف فرزند شهیدِ امام در

اصولش مگوید از اول تا آخر اصول، از اول فقه تا آخر فقه را دگرگون مکند.

در کتاب که به عنوان مباحث ما چاپ شده ده تا ثمرهی اصول و ده تا ثمرهی فقه بر این قاعده ذکر کردیم. اگر کس این
نظریه را بپذیرد، خیل ثمره دارد.

م اعتبار علم داریم که حمثل خودِ ما که ما همین نظریه را در باب ح ‐ خواهم عرض کنم این است که آیا اگر کسآنچه م
ذمه است ‐ اگر این را گفتیم حتماً لازمهاش این است که بوئیم خطابات قانونیه را قبول نمکنیم، چون در خطابات قانونیه نه
ملّف در نظر گرفته مشود نه اشخاص، تا ذمههای اینها بخواهد مدّ نظر باشد. ظاهرش همین است که این هم خودش ی از
مبعدات نظریهی خطابات قانونیه مشود. در خطابات قانونیه مولا فقط در مقام جعل قانون است و ی قانون را اعتبار مکند؛
اما کاری به ملّف ندارد. مر اینه ما که همین تفسیر را در باب حم قبول کردیم بوئیم این مرحلهی اعتبار را مگوئیم حم
است؛ حالا گاه اعتبارش بر ذمهی ملّف مکند و گاه به نحو قانون اعتبار مکند. یعن در جای که مولا اراده مکند، بعد به
نحو قانون اعتبار مکند، اگر این را گفتیم بین این تفسیر در باب حم و بین آنچه که در خطابات قانونیه است مسئله قابل جمع

است.
حالا ما مبان اربعه در باب حم را هم گفتیم این نظریهی مرحوم آقای خوئ که مختار خود ما هم همین است، ی مقدار به
عرف مراجعه کنید، به ارتاز عقلا مراجعه کنید حم را تا مادام که مولا به این مرحلهی اعتبار نرسیده اطلاق حم نمکنند و
مسلّم این کلام مولا را موجد نمدانند. شما الآن بوئید «مولا با «اقيموا الصلاة»، وجوب را ایجاد کرد» غلط است! و لذا اینه
در اصول مآئیم بحث مکنیم که «آیا «اقيموا» موضوعٌ له صیغهی افعل آیا وجوب است یا نه؟» این هم غلط است؛ برای اینه
«اقيموا» وجوب را ایجاب نمکند تا بوئیم مدلولش ایجاب هست یا نه؟ این وجوب ی مرحلهای قبل از اقيموا هست که در

عالم نفس مولاست. این وجوب همان ثبوت در ذمهی ملّف است، در عالم نفس مولاست و این «افعل» مبرز او مشود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ و أما التفصيل الثان، فقبل التعرض له لا بد من بيان حقيقة الحم و الفرق بين الحم التليف و الوضع، فنقول: الحم
الشرع من سنخ الفعل الاختياري الصادر من الشارع، و ليس هو عبارة عن الإرادة و الراهة، أو الرضا و الغضب، فانها من

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


مبادئ الأحام، تعرض للنفس بغير اختيار، و ليست من سنخ الأفعال الاختيارية، فالحم عبارة عن اعتبار نفسان من المول، و
بالإنشاء يبرز هذا الاعتبار النفسان، لا أنه يوجد به كما مر، فهذا الاعتبار النفسان تارة يون بنحو الثبوت و أن المول يثبت شيئاً
ف ذمة العبد، و يجعله ديناً عليه، كما ورد ف بعض الروايات أن دين اله أحق أن يقض، فيعبر عنه بالوجوب، لون الوجوب
بمعن الثبوت، و أخرى يون بنحو الحرمان، و أن المول يحرم العبد عن ش‌ء و يسد عليه سبيله، كما يقال ف بعض المقامات:
إن اله تعال لم يجعل لنا سبيلا إل الش‌ء الفلان، فيعبر عنه بالحرمة، فان الحرمة هو الحرمان عن الش‌ء، كما ورد أن الجنة
محرمة عل آكل الربا مثلا، فان المراد منه المحرومية عن الجنة، لا الحرمة التليفية، و ثالثةً يون بنحو الترخيص و هو الإباحة
بالمعن الأعم، فانه تارة يون الفعل راجحاً عل الترك، و أخرى بالعس، و ثالثة لا رجحان لأحدهما عل الآخر، و هذا الثالث هو

الإباحة بالمعن الأخص.

فهذه ه الأحام التليفية، و العبارة الجامعة أن الأحام التليفية عبارة عن الاعتبار الصادر من المول من حيث الاقتضاء و
التخيير، كما هو مذكور ف بعض اللمات، و ما سواها كله أحام وضعية، سواء كان متعلقاً بفعل الملف، كالشرطية و المانعية
و الصحة و الفساد أم لا كالملية و الزوجية و غيرهما، فل اعتبار من الشارع سوى الخمسة المذكورة حم وضع. (مصباح

الأصول، ج‌2، ص: 77)


