
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۰۶ مهر ۱۳۹۳

(استصحاب تعليق)تنبیهات استصحاب
جلسه 11 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ال اول بر کلام محقق عراقاش

فرمایش مرحوم محقق عراق(اعل اله مقامه الشریف) تا حدّی روشن شد. حالا ببینیم اشالات که بر این فرمایش وارد است
چیست؟ اولین اشال که ما در بحثهای گذشته بر ایشان وارد کردیم این است که اگر حقیقت حم و لب حم عبارت از
ارادهی مولا باشد، لازمهاش این است که حتّ اگر مولا ابراز نرد، اما ملّف علم به ارادهی مولا پیدا کرد، باید بوئیم اینجا عقل
امتثال را لازم بداند. برای اینه وقت شما حقیقت حم را مگوئید اراده است، این ابراز مبرز آن اراده است این خطاب مبرز

این اراده است، حالا یا خطاب به تعبیر ایشان انشائ باشد یا اخباری!

در حال که ما وقت به عقل مراجعه مکنیم عقل مگوید تا مادام که ابراز از ناحیهی مولا نیاید من حم به لزوم امتثال ندارم.
لزوم امتثال که ی حم عقل است موضوعش در جای است که خطاب از ناحیهی مولا بیاید. اگر مرحوم عراق بوید این
م اراده نباشد، اگر قید نیست کاشف است. پس چنین لازمخطاب که مبرز است قید است، پس لازمهاش این است که روح ح

دارد که اگر ملّف از هر طریق علم به ارادهی مولا پیدا کرد امتثال واجب باشد.

سؤال:...؟
پاسخ استاد:

سال گذشته این مثال را مطرح کردیم که اگر در خانهای زن مداند که شوهر اراده کرده که این زن آشپزی کند و مداند ارادهی
تام دارد، اما اگر امر کند که آشپزی کن، فقها مگویند اینجا باید اجرت المثل به این زن بدهد، اما اگر امر نرده ول زن مداند
که چنین ارادهای دارد و مداند اگر این کار را نند موجب نزاع مشود، اینجا همهی فقها مگویند دیر اجرت المثل لازم

نیست.

سؤال:...؟
پاسخ استاد:

فقط کسان که مسل حق الطاعه را قبول دارند، مگویند به مجرد احتمال، عقل لزوم امتثال را مآورد؛ ول آنهای که حق
الطاعهای نیستند مگویند: من مدانم مولا ی غرض دارد ول به من حم نرده است. لذا عرض کردم در عرف هم همینطور

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


است و اگر پسری مداند که پدر چنین غرض دارد و کاری انجام نمدهد، وقت او را مؤاخذه مکند، پسر در جواب مگوید:
شما به من امر نردی، با اینه مدانستم این برای شما مطلوب است.

ال دوم بر کلام محقق عراقاش

اشال دوم این است که در کلمات برخ بزرگان در کتاب منتق[1] آمده است و آن اشال این است که حم دیر ی معنای
حقیق شرع ندارد که ما بخواهیم ببینیم معنای حقیق شرعاش چیست. حم ی امر عرف و عقلای است و مرجع در اینه
چه چیز حم است و چه چیز حم نیست عقلا هستند. ما وقت سراغ عقلا مرویم، عقلا قوام حم را ی امر جعل و اعتباری
مدانند. اگر به عقلاء بوییم آیا حم «من الامور التوینیة الخارجیة» یا «من الامور الجعلیة الاعتباریة»، صریحاً مگویند از
امور جعل و اعتباری است و قوام و حقیقت حم را به جعل جاعل و عامل مدانند، لذا وقت ما به اینها مراجعه کنیم اینها

چنین مطلب دارند.

بعد در ادامهی اشال ایشان مفرماید ما احام داریم که در خود حم، در جعل حم مصلحت است، احام امتحانیه. شما
که حقیقت حم را مبرید روی اراده، اراده هم متعلق به ی فعل باید باشد، فرض این است که در احام امتحانیه ارادهای

متعلق بالفعل وجود ندارد.

این نقض بر مرحوم عراق وارد نیست برای اینه ایشان مگوید باید ی ارادهای در حم باشد، حقیقة الحم ه الإرادة، اما
ندارد که این اراده باید حتماً متعلق به ی فعل خارج باشد، در اوامر امتحانیه متعلق اراده نفس الحم است، متعلق اراده نفس

اطاعت این عبد است، همین اندازه. و این باز با کلام مرحوم عراق منافات ندارد.

ال سوم بر کلام محقق عراقاش

نقض دیری که اینجا مکنند بر مرحوم عراق، مفرماید اینه حدیث داریم به نام «حدیث رفع». اگر ما حقیقت اراده را حم
بدانیم «رفع الحم لا یمن إلا برفع الإرادة»، در حال که ظاهر حدیث رفع این است که اراده باق است اما خود حم برداشته

مشود.

حالا روی مبنای فقهائ همچون شیخ انصاری که مفرماید متعلق رفع، رفع المؤاخذه است. روی مبنای آنهای که مگویند
«رفع الأثر الظاهر و البینه» باز اراده باق است ول روی مبنای خود مرحوم آخوند و در ذهنم هست که مرحوم عراق هم همین
مبنا را دارد رفع جمیع آثار، تلیف و وضع، باز اراده باق است. حدیث رفع روی هر ی از این سه مبنای که ما برایش ذکر

کنیم «رفع المؤاخذه»، «رفع الأثر الظاهر»، «رفع جمیع الآثار» اما اراده در آن باق است.

سؤال:...؟
پاسخ استاد:

روی مبنای شیخ اشال وارد نیست، مؤاخذه برداشته مشود اما روی مبنای دیران حم برداشته م شود. چه آنهای که
مگویند «الأثر الظاهر» یعن آن حم ظاهر روشن مثل حم تلیف یا «جمیع الآثار» که حم تلیف، حم وضع، کفارات و
همه ی آثار برداشته م شود مرحوم عراق همین مبنارا دارد به تبع مرحوم آخوند خراسان وقت شما مگوئید تمام الآثار، تمام
،لیفوجوب ت گوئیم جمیع الآثار یعنم شود مؤاخذه. وقتم هست و اثری نیست، این معنا ندارد، این مآثار چه چیز؟ آیا ح

وجوب وضع، اثر تلیف، حم تلیف، حم وضع اینها برداشته مشود. پس حدیث رفع باید حم را بردارد.



شما که حم را به اراده معنا مکنید با «رفع»، مثل این است که من الآن اراده دارم آب بخورم و بعد بویم رفع عنه یعن آب
خوردن، آیا با گفتن «رفع» ارادهی من از بین مرود؟ خیر. اما اگر قبلا دستور داده بودم آب بیاورید بعد بویم «رفع عنم» این
آب آوردن، این حدیث رفع این دستور را قشن برمدارد اما نم تواند در اراده تصور کند، اراده ی امر توین است و امر

توین وجود و عدمش مربوط به همان توینیات است.

پس تا اینجا دو تا نقض وارد شد که ما ییش را جواب دادیم، ی نقض اینه شما در احام امتحانیه چه کار مکنید؟ جواب
دادیم، در احام امتحانیه مرحوم محقق عراق متواند از خودش دفاع کند، آنجا هم اراده وجود دارد ول اراده به خود انشاء

تعلق دارد.

نقض دوم نسبت به حدیث رفع است که به نظر من این نقض بسیار وارد است؛ منته طبق همین مبان که ما توضیح دادیم.

ال چهارم بر کلام محقق عراقاش

نقض سوم که در کتاب منتق[2] آوردند، مفرماید «هذا مع انه يستلزم عدم قابلية الحم للجعل الظاهري و التعبد به ظاهرا».
مفرماید لازمهی این بیان اصفهان این است که جعل ظاهری در باب احام نداشته باشیم. یعن ما چیزی به نام حم ظاهری
نداشته باشیم. چرا؟ چون این تعریف که مرحوم عراق برای حم کرده منحصر مشود به امور واقعیهای که «لا یقبل الجعل»

است.

مرحوم عراق فرمود: طبق این تفصیل که برای حم مکنیم دیر چیزی به نام حم ظاهری نداریم و این احام در مورد
امارات و اصول عملیه اگر مطابق با آن حم واقع درآمد که هیچ! چیز جدای نیست، فقط ی مبرز دوم شده است و مبرز
اولش خطاب واقع است و مبرز دومش هم خطاب ظاهری است. اگر مطابق با واقع در نیامد مرحوم عراق فرمود «خطابات

صوری ظاهری»، این چیزی است که اساس ندارد و صوری است، لذا این نقض سوم وارد نیست.

صاحب منتق دو اشال اساس بر عراق دارد و مگوید ی من حیث المبناء. این سه نقض بود که وارد کردند و ملاحظه
کردید دو مورد آن به نظر ما وارد نبود و فقط ییش وارد بود، تا اینجا اشال مبنای بود. اشال مبنای یعن این تفصیل که
شما برای حقیقت حم کردید ما این مبنا را اصلا قبول نداریم، برای اینه این مبنا را ایشان خدشه کند سه تا نقض وارد کرد از

این سه نقض دو مورد به نظر ما وارد نبود اما ی از آنها وارد بود.
 

ال پنجم بر کلام محقق عراقاش

بعد ی اشال بنای[3] هم دارد. اشال بنای ایشان این است که مفرماید: ما بر فرض اینه این مبنا را بپذیریم که حقیقت حم
ام معلّقه. چرا که مرحوم عراقدر اح ّدائماً» حت ت دارد «اشتیاق فعلتوان بپذیریم که اراده فعلی همان اراده است، اما نم
فرمود در احام مشروطه و معلّقه، اراده فعل است ولو اینه این شرط هنوز در عالم خارج محقق نشده، اما اراده فعل است.
صاحب کتاب منتق مفرماید ما این را نمپذیریم، چطور متواند اراده فعل باشد قبل از آنه شرط تحقق پیدا کند؟ ایشان در

اینجا ی تقسیم برای قیود و شرایط مکند نظیر آن تقسیم که خود مرحوم عراق کرد منته با ی بیان دیر.

قیودی داریم که دخیل در اصل اتّصاف به مصلحت است یعن فرماید قیودی که دخیل در مصلحت هست دو جور است، یم
اگر ی فعل بخواهد مصلحت پیدا کند آن قید باید موجود باشد، خوردن دارو چه زمان مصلحت دارد؟ وقت که مرض محقق

باشد، اما اگر مریض نباشد همین دارو برایش سم است، پس تا مادام که مرض نیاید اصلا مصلحت پیدا نمکند.



دو: قیودی که در فعلیت شء دارای مصلحت در عالم خارج دخالت دارد، مثلا مفرمایند ی داروی که دارای مصلحت است
اگر بخواهد اثر بذارد باید ی مدّت معین این را در آتش قرار بدهند. قرار دادن آن در آتش برای این است که مصلحت
موجودهی در دارو به فعلیت برسد. مفرمایند از قسم اول تعبیر مکنیم به «قیود موضوع» و از قسم دوم تعبیر مکنیم به «قیود

متعلّق». قیود متعلق یعن قیودی که در متعلق اخذ مشود.

بعد مفرمایند قسم اول اگر این قیود محقق نشود اصلا اراده محقق نمشود. دخیل در اصل تحقق اراده است، یعن قبل از اینه
این قیود بیاید اصلا ارادهای وجود ندارد. لذا به مرحوم عراق م گوییم: اینه شما مگوئید «قبل از آنه این قید در عالم خارج

بیاید این اراده فعل است» به چه معنای است؟ حالا این را ی مقدار روانتر کنم.

قبل از اینه این شخص مستطیع باشد، بوئیم خدای تبارک و تعال ی ارادهی فعل نسبت به وجوب حج برای این آدم دارد،
این چه معنای دارد؟ از اول معلوم است تا استطاعت نیاید این وجوب مصلحت ندارد و این حج اصلا برای این آدم مصلحت

پیدا نمکند. چطور مشود تا هنام که استطاعت نیامده بوئیم ارادهی مولا نسبت به این حج برای این آدم فعل است.

بعد بوئیم خود مرحوم محقق عراق فرمود ما مگوئیم آن شرط که در لحاظ مولا و تصور مولا و در ذهن مولاست منشأ
مشود برای فعلیت اراده، یعن مولا استطاعت این شخص را در ذهن خودش در نظر مگیرد، الآن اراده پیدا مکند وجوب حج

را به نحو فعل. آیا با این مطلب که خود مرحوم محقق عراق گفت جواب از این اشال نیست؟ ایشان مفرماید نه.

این مطلب برای قیود متعلق به درد مخورد. در قیود متعلق اگر مولا ی قیدی داشته باشد و آن قید را در ذهنش تصور کند،
مشود اراده فعل باشد. اما قیودی که مربوط به موضوع است، استطاعت مربوط به این انسان ملّف خارج است و به
تعبیری دیر موضوع خودش خارج است، که در این صورت اصلا معنا ندارد که بوئیم به مجرد اینه در ذهنش تصور کرد

ارادهاش فعل مشود.

بعبارة اُخری صاحب منتق مگوید این فرمایش که شما دارید که مولا اگر لحاظ کرد همین کاف در تحقق ارادهی فعل است،
این مربوط به قیود متعلق است و شما آمدید بین قید متعلق و موضوع خلط کردید.

آقایان جلد ششم منتق صفحه 202 و 203 را بخوانید؛ ترتیب بحث این است که وقت وارد استصحاب تعلیق شدیم اینجا سه تا
مطلب را باید مورد بحث قرار بدهیم؛ اشال اول در استصحاب تعلیق حالت سابقهی متیقّنه نداریم و فعلا در همین اشال بحث

را دنبال مکنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ و لن ما أفاده(قدس سره) مردود من وجهين:

م حقيقته الإرادة و ليس هو من الأمور الجعلية فانه غير صحيح، فان المرجع فو هو الالتزام بان الح ،الأول من جهة أصل المبن
تشخيص ذلك هو الأحام العرفية المنشأة من قبل الموال. و من الواضح ان المحسوس ان المول‌ يقوم بجعل الحم لا مجرد
إبراز الإرادة، كيف؟ و لازمه عدم صحة الحم ف مورد تون المصلحة فيه نفسه لا ف متعلقه، إذ ف مثل ذلك لا تون هناك إرادة

متعلقة بالفعل لأنها تتبع المصلحة فيه، مع ان ثبوت الأحام ف مثل هذا المورد لا يقبل الإنار. (منتق الأصول، ج‌6، ص: 202)

[2] ـ هذا مع انه يستلزم عدم قابلية الحم للجعل الظاهري و التعبد به ظاهرا، لأنه امر واقع لا يقبل الجعل، كما انه يستلزم عدم



قابليته لرفعه منّة، إذ ارتفاع الإرادة الارتفاع المصلحة لا منّة فيه. فما أفاده إنار لما هو المسلم المعروف و لا يمننا الأخذ به.
(منتق الأصول، ج‌6، ص: 203)

[3] ـ الوجه الثان: من جهة البناء، فانه لو سلم بان الحم حقيقته الإرادة، فالالتزام بفعلية الإرادة قبل تحقق الشرط لا نسلمه، بيان
ذلك: ان القيود الدخيلة ف المصلحة عل قسمين:

أحدهما: ما كان دخيلا ف اتصاف الفعل بالمصلحة و كونه ذا مصلحة، نظير المرض بالنسبة إل الدواء، فان الدواء لا مصلحة
فيه إذا لم يحصل المرض.

و الآخر: ما كان دخيلا ف فعليه المصلحة و ترتبها عل الفعل، كجعل الدواء مدة معينة عل النار الدخيل ف تأثيره ف رفع
المرض و ترتب المصلحة.

و لا يخف ان القسم الأول من القيود يعبر عنه بقيود الموضوع، لأخذها ف موضوع الحم، بحيث يترتب الحم عل وجودها.
بخلاف القسم الثان، فانهما قيود المتعلق، و لذا تؤخذ ف المتعلق و يون للحم تحريك و دعوة نحوها.

و من الواضح ان القسم الأول دخيل ف تحقق الإرادة بحيث انه لا تتحقق الإرادة قبل وجوده خارجا، فلا شوق لاستعمال الدواء قبل
حصول المرض، و لا شوق للأكل قبل حصول الجوع و هذا، و هذا آمر لا ياد ينره الوجدان. و كون متعلق الإرادة هو الوجود
الذهن لا يناف ما قلناه، لأن هذه القيود ليست مأخوذة ف المتعلق، بل ه دخيلة ف تحقق أصل الإرادة لا انها معروضة للإرادة.

اذن فون الحم التليف هو الإرادة لا يلازم تحققه بالفعل، و قبل تحقق موضوعه بشرائطه.

ما أفاده لا يبعد ان يون خلطا بين قيود المتعلق المعروض للإرادة بوجوده الذهن و قيود الموضوع الدخيل ف نشوء الإرادة و
عروضها عل متعلقها.

و دعوى: ان الإرادة موجودة فعلا، و انما ه متعلقة بالفعل عل تقدير الموضوع.

منافية للوجدان الّذي لا يحس بالشوق قبل حصول الموضوع، بل قد يحس بالفعل بعس الشوق، فلاحظ.

و بالجملة: ما أفاده(قدس سره) ممنوع مبن و بناء. فتدبر. (منتق الأصول، ج‌6، ص: 203)


