
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۰۵ مهر ۱۳۹۳

(استصحاب تعليق)تنبیهات استصحاب
جلسه 10 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ته ی اول در کلام مرحوم عراقن

در صورت دانند، منتهم را همان اراده مم ملاحظه فرمودید؛ ایشان حقیقت حرا در حقیقت ح نظریهی مرحوم محقق عراق
که ابراز شود که از آن تعبیر به ارادهی مبرزه مکند.

در بعض از عبارات خود ایشان تعبیر کرده که «مادهی حم» عبارت از «اراده» است و «ابراز» عنوان «صورت» را دارد.
یعن نسبت بین «اراده» و «ابراز» را همان نسبت بین ماده و صورت که در فلسفه برای اشیاء قائلاند، م دانند. در فلسفه
کنند، مادهی اولهم م تعبیر به هیولای اول در عالم خارج دارد، ماده را گاه صورت ماده و ی ی خوانده ایم که هر شیئ

هم مگویند و صورت آن است که ماده را به فعلیت مرساند. ماده، عنوان جنس را دارد و صورت، عنوان فصل را دارد

ایشان هم مفرمایند اینجا در باب حقیقت حم، «حقیقت حم» آن «اراده» است و «اراده» عنوان «ماده» را دارد و «ابراز»
عنوان «صورت» را دارد. این ی مطلب که این نحوهی تعبیر در کلام مرحوم عراق مهم است.

ته ی دوم در کلام مرحوم عراقن

نتهی دوم و مطلب دوم در توضیح فرمایش عراق این است که مرحوم عراق در اینجا اساس استدلال بر جعل نبودن حم
تلیف را ذکر نردند. یعن در همین بحث استصحاب تعلیق ولو مقدمات ذکر کردند و ی دو صفحه هم راجع به حقیقت حم
مرقوم داشتند، اما اساس استدلال که چرا حم تلیف، جعل نیست؛ را ذکر نرده اند. لین اساس استدلال را در جای دیری
از اصولشان[1] یعن در جلد سوم نهایة الأفار صفحهی 12 بیان کرده اند و آن اینه مفرمایند: حم تلیف ی مراحل دارد.

مرحلهی اول اصل وجود مصلحت در ی فعل است. مرحلهی دوم علم به این مصلحت است. مرحلهی سوم اراده نسبت به
لیفم تهی حرا تحلیل کنیم این مراحل واقعی لیفم تح تحقق این مصلحت و مرحلهی چهارم ابراز است. به نظر ایشان وقت
این است که اولا ی فعل به نام صلاة باید دارای مصلحت باشد، ثانیاً مولا علم به این مصلحت داشته باشد، ثالثاً اراده کند این
فعل را از ملّف و رابعاً این اراده را ابراز کند. مرحوم عراق مفرماید در کدام ی از این مراحل اربعه، شما جعل و اعتبار را

مبینید؟ مصلحت که مرحلهی اول است و ی امر واقع توین است که این شء واقعاً مصلحتدار است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحلهی دوم که علم به مصلحت است آن هم علم از کیفیات نفسانیه است و از اوصاف واقعیه است. علم ی امر اعتباری
.«واقع نفسان نیست، علم هم «کیف

مرحلهی سوم اراده هم از کیفیات نفسانیه و امور واقعیه است. اینها هیچ کدام عنوان اعتبار را ندارد.

لین مرحلهی چهارم که ابراز است و ما اسم آن را «خطاب» یا «انشاء» مگذاریم، از مقولهی فعل است. یعن ی فعل است
که مولا انجام مدهد.

لذا استدلال اصل مرحوم محقق عراق بر اینه حم تلیف ی امر جعل نیست این است که مفرماید وقت ما ی حم
تلیف را تحلیل مکنیم این مراحل را دارد: 1. مصلحت، 2. علم به مصلحت، 3. اراده 4. و ابراز. هیچ ی از اینها اعتباری و
جعل نیست. اعتباری که بوئیم لفظ را یا فعل را سبب قرار بدهیم که در وعاع اعتبار ی معنای با آن ایجاد شود اینها نیستند.
به عبارت دیر ایشان مفرماید امور اعتباریه ی امور قصدی است که معتبِر و اعتبار کننده تحقق ی معنای را در عالم

اعتبار قصد مکنند؛ به طوری که اگر این قصد نباشد این تحقق پیدا نمکند.

در ادامه مفرماید: این معنا که برای امور اعتباریه است برای حقایق جعلیه است، اصلا در حم تلیف وجود ندارد. اینجا در
همین بحث استصحاب تعلیق همین را ذکر کردند که مولا اراده مکند و ابراز مکند. اما در ذهنش خطور نمکند که تحقق
ی معنای اعتباری در عالم اعتبار را قصد کند.  که این را تقریباً به عنوان ی شاهد ذکر کردند اما اساس استدلال همین است

که در هیچ کدام از این مراحل اربعه این تعریف که برای امور جعل و برای امور اعتباری گفتیم وجود ندارد.

ته ی سوم در کلام مرحوم عراقن

فرمایند: ما دو جور انشاء داریم. یم گیریم. مرحوم عراقنتیجه م است که ما از کلمات مرحوم عراق مطلب سوم مطلب
انشائ که عنوان اعتباری را دارد و ی انشائ که عنوان ابرازی را دارد. این نتیجهای است که ما مخواهیم از کلام مرحوم
عراق بیریم. ایشان مفرمایند ما ی سری انشائیات داریم که اعتباریاند مثل انشاء ملیت، انشاء زوجیت، انشاء رقّیت. این

همان است که آن تعریف اعتباری برایش صدق مکند که «لا یتحقّق المعن ف وعاء المناسب له إلا بالقصد».

به عنوان مثال وقت مگوید «بِعت» اگر قصد معنای بیع و ملیت و تملی را در وعاء اعتبار نند، اصلا نمشود. اگر بخواهد
بوید ی از الفاظ عرب «بِعت» است، اینجا چیزی در وعاء اعتبار محقق نمشود. اگر بخواهد در وعاء اعتبار ملیت برای
مشتری حاصل شود، باید تملی این مبیع را به مشتری قصد کند که این مشود «انشاء اعتباری». یعن انشائ که قصد تحقق

آن معنا در آن لازم است.

اما مفرماید انشاء در احام تلیفیه، انشاء ابرازی است. یعن وقت مولا مگوید «تجب الصلاة» دیر تحقق وجوب ف عالم
الاعتبار را قصد نمکند بله دارد ارادهی خودش را ابراز مکند. منته این ابراز به صورت امر است همانن «صل»، «اقيموا

الصلاة»، و امر هم عنوان انشاء را دارد؛ اما انشائ است که قصد در آن وجود ندارد.

عرض کردم این برداشت خودِ من از کلام مرحوم عراق است که ایشان مگوید: ما دو جور انشاء داریم. ی انشائ که
«لمجرد الابراز الإرادة» است، و ی انشائ داریم که قصدی است و متقوم به قصد است. مفرماید در باب ملیت و زوجیت
که از احام وضعیه است آنجا ما قصد لازم داریم، انشاء قصدی لازم داریم، اما در احام تلیفیه شارع مخواهد بوید واجب
است، اینجا تحقق وجوب صلاة را در عالم اعتبار قصد نمکند. نه! اراده کرده و این ارادهاش را به نحو انشائ ابراز مکند و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


»، «اقيموا الصلاة»، انشائ که مکند لمجرد الابراز است. نیائیم بوئیم شما مرحوم عراق اگر مگوئید مگوید «اقم الصلاةَ
حم تلیف عبارت از آن اراده است، منته ارادهی به شرط ابراز.

اینجا اصلا از انشائ بودن خارج مشود و فقط إخباری مشود، چون ما باشیم و ظاهر عبارت عراق ممن است به همین
نتیجه منته شویم که پس این «اقيموا الصلاة» اصلا انشاء نیست و إخبار از ارادهی خود مولا است. م گوئیم نه! ایشان قبول
دارد عناوین مثل بعث، تحری، ایجاب را عقل از همین ابراز انتزاع مکند و فرع بر این است که انشائ بودن را قبول داشته

!وید که شد هذا إخبارین لاة» ولو ابراز آن اراده است اما کسوا الصقيماست «ا گوید انشائم باشد یعن

ما متوانیم از مجموع کلمات عراق استفاده کنیم انشاء دو جور است؛ ی انشائ است که فقط منشأ انتزاع برای بعث و
تحری مشود و اراده را ابراز مکند که از این تعبیر مکنیم به «انشاء ابرازی» یا «انشاء غیر قصدی».

اما ی انشاء داریم که از آن عنوان «انشاء قصدی» تعبیر مشود. حالا ممن است خود این تقسیم هم در کلمات عراق باشد
که بعض از اعتباریات قصدی است و بعضهایش غیر قصدی است، ول باز آن هم غیر از این برداشت است که ما مگوئیم.
این تقسیم که ما ی اعتباری محض داریم و ی اعتباری قصدی داریم غیر از این برداشت است که ما مگوئیم که ی انشاء

قصدی داریم مثل «بِعت» و «اشتریت»، و ی انشاء غیر قصدی همانند «احام تلیفیه».

عرض کردم روح احام تلیفیه ‐ ایشان خیل روی کلمهی روح و لب تیه دارد ‐ و مادهی اولایش همان ارادهی مولا است.
خطاب، انشاء، لفظ، این عنوان صورت و عنوان ظاهر را دارد.

در هیچ ی کند، ولرا انتزاع م بعث و تحری م این است که اگر با صیغهی «اقیموا» آمده باشد عقل از آن ینتیجه این ح
کنیم. به عراقمیل ممعنا در عالم اعتبار، نه اعتبار عقلا و نه اعتبار شرع! اینها را ما داریم ت از اینها مولا قصد ایجاد ی
بوئیم واقعاً مگوئید شارع نمخواهد به مخاطب بفهماند در اعتبار عند الشرع ی وجوب را شارع بحث کرده؟ مگوید: نه،
آنچه هست این است که اراده را ابراز مکند و وقت اراده را ابراز کرد با این صیغهی إفعل که بیان مکند هیچ قصدی وجود

ندارد و عقل از آن بعث تحری را انتزاع مکند چون حاکم به امتثال عقل است.

عقل مگوید مولا را دست من بده، من وقت دیدم ی ابرازی به صیغهی «إفعل» شد من حم به بعث و تحری مکنم. نتیجهی
»، مولا بعث و تحری ندارد بله بعث و کلام مرحوم عراق این است که «إفعل»، «اقيموا الصلاة»، «كتب علَيم الصيام‏
تحری ی معنای انتزاع عقل است که عقل بعث و تحری را از این معنا انتزاع م کند اگر چه خود مولا قصد بعث و

تحری ندارد.

در انشائیات قصدیه اینطور نیست از اول انشاء کننده قصد مکند زوجیت را در عالم اعتبار محقق شود، ملیت را در عالم
اعتبار محقق شود.

نته سوم، مرحوم محقق عراق در جای دیر به عنوان ی اشال بر خودشان فرمودند اگر شما بیائید این معنا را برای حقیقت
گفته شود که جناب عراق أن یقول به مرحوم عراق ر لقائلکنید؟ به عبارت دیام ظاهریه را چطور معنا مم بیان کنید احح
این بحث اراده و ... در احام واقعیه درست است که در احام واقع، مولا ی مطلوب واقع دارد که این مطلوب واقع را

اراده مکند و این اراده را ابراز مکند.

اما در احام ظاهریه در مورد امارات و اصول عملیه چه مفرمائید؟ در احام ظاهریه چه بسا اصلا این وجوب که به عنوان

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


مطلوب مولا نباشد و چیزی که مطلوب مولا نیست یعن است اصلا اصل عمل م ظاهریه مدلول اماره است یا مدلول یح
قطعاً متعلق اراده نیست.

مرحوم عراق مفرماید: اشال خوب است ول جوابش این است که این احام ظاهریه احام طریق است، یا مطابق با واقع
در مآید یا مخالف؟ اگر مطابق با واقع درآمد، لب این حم ظاهری هم همان ارادهی واقعیه است بعباره اُخری احام ظاهریهی
موافق با واقع پشتوانهاش همان ارادهی حم واقع است، همان طوری که حم واقع مبرز آن اراده است این حم ظاهری هم
مبرز همان اراده است، اما اگر ی حم ظاهری مخالف با واقع درآمد م فرماید این اصلا حم نیست و ی چیز صوری و

ظاهری است.

ون إلموارد الأمارات و الأصول بأي لسان ت فرماید «و بذلك» نقول أيضا برجوع جميع الخطابات الثانوية الظاهرية فم
كونها أحاما طريقية راجعة ف صورة المصادفة إل كونها عين الحم الواقع»، در صورت که مصادف شود این حم واقعیه
«و ف صورة عدم المصادفة إل كونها أحاما صورية و إنشاءات محضة خالية عن الإرادة الجدية» مفرماید آنجای که مخالف

با حم واقع در بیاید ی انشاء صوری و ظاهری است و اصلا ارادهای ندارد و جای که اراده ندارد را ما حم نمگوئیم.

پس ایشان احام ظاهریه را دو دسته مکند، ی دسته آنهای که مطابق در مآیند، ‐ البته روی معنای طریقیت. این بحث را به
سایت ما مراجعه کنید، حتماً وجود دارد. مجعول در باب امارات و اصول عملیه چیست؟ ی قول طریقیت است که در آن چند

مبنا وجود دارد.

طریقیت یعن اینها خودش به حسب ذات خودش ارزش ندارد و این طریق برای واقع است. اگر مطابق واقع درآمد منجز و اگر
مخالف درآمد معزر. عراق مگوید اگر مطابق درآمد حم هست ول اگر مطابق هم درنیامد اصلا حم نیست و این مسبوق به

اراده نیست.

در واقع آمده نماز جمعه حرام است، اماره خبر واحد مگوید نماز جمعه واجب است، مشهور م‌گویند مولا ی ارادهی
ظاهریه دارد و طبق مصلحت سلوکیهی مرحوم شیخ انصاری در سلوک و تبعیت این اماره مصلحت وجود دارد و اراده وجود
دارد، اما مرحوم عراق مفرماید این حرفها نیست، وقت این مطابق با واقع در نیامد نه در سلوک و نه در متعلقش هیچ
مصلحت و ارادهای وجود ندارد، لذا این ی انشاء ظاهری و ی صورت حم است و اصلا حم نیست، این هم مطلب سوم در

.توضیح کلام عراق

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

«أقول» و لا يخف ان روح الحم و حقيقته الّذي هو موضوع حم العقل بحسن الإطاعة و قبح العصيان و باستحقاق [1] ـ 
الثواب و العقاب بعد ان كان عبارة عن الإرادة المبرزة بالخطاب بهذا العنوان التوليدي، و كان انتزاع عنوان الوجوب و الحرمة و
نحوهما من مقام مبرزية الإرادة الجدية بالخطاب لا من نفسها بعنوانها الأول «فلا شبهة» ف ان مثل هذه الحقيقة لها مادة عبارة
عن نفس الإرادة الجدية الت ه لب الحم و صورة ه بروز هذه الإرادة بالخطاب و وصوله إل الملف، و من المعلوم ان هذا
البروز كما يون بالخطاب الواقع، كذلك قد يون هذا البروز بالخطاب الثانوي الظاهري المتوجه إل الملف ف ظرف جهله
بالخطاب الواقع «إذ كما» ان شأن الخطابات الواقعية بأي لسان كانت ه المبرزية عن الإرادة الواقعية الجدية «كذلك»
المبرزية للإرادة الواقعية الت ون إالخطابات الظاهرية المتعلقة بعنوان الظن أو الشك فشأنها أيضا بأي لسان عبر عنها لا ي
تضمنها الخطابات الأولية كما سنحققه إن شاء اله تعال بلا ان يون تحتها إرادة أخرى مستقلة غير الإرادة الت ه مضمون



الخطابات الأولية «و بذلك» نقول أيضا برجوع جميع الخطابات الثانوية الظاهرية ف موارد الأمارات و الأصول بأي لسان تون
إل كونها أحاما طريقية راجعة ف صورة المصادفة إل كونها عين الحم الواقع و ف صورة عدم المصادفة إل كونها أحاما

صورية و إنشاءات محضة خالية عن الإرادة الجدية. (نهاية الأفار ف مباحث الألفاظ، ج‌3، ص: 12)


