
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (ادامه بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 8

در تاریخ ۰۲ مهر ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 8 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ملاحظه فرموديد که برخ از آن روايات که براي صحت  فضول بود، شامل اين بيع فضول لنفسه هم مشود، اما عرض کرديم
که در اينجا اشالات در کلمات وجود دارد، که بايد اين اشالات پاسخ داده شود، که اشال اول را ديروز عرض کرده و جواب

داديم.

اشال دوم مرحوم شيخ(ره) بر بيع فضول لنفسه

اشال دوم که مرحوم شيخ(ره) در ماسب بيان کرده، اين است که بيع فضول لنفسه از مصاديق معامله مسبوق بالمنع
است، چون مگوييم بيع فضول لنفسه، مثل بيع غاصب، در جاي است که غاصب مال کس را غصب کند و بخواهد بفروشد،

که پيداست که مالش رضايت ندارد.

بنابراين اگر گفتيم که: سبق المنع در معامله فضول مضر نيست، اين بيع فضول لنفسه هم صحيح است، اما اگر گفتيم که:
سبق المنع مضر است، اين هم باطل است.

نقد و بررس اين اشال

جواب اين هم روشن است، جواب اين است که اولا بيع به فضول لنفسه منحصر به بيع غاصب نيست، بله بيع غاصب ي از
مصاديق بيع فضول لنفسه است و بيع فضول لنفسه اعم از بيع غاصب است.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) ديروز عرض کرديم که در جاي که کس جهل مرکب دارد، فر مکند مال مال خودش است و
آن را مفروشد، در اينجا غصب نيست، اما فضول است.

بنابراين اين بيع فضول لنفسه منحصر به غاصب نيست، که بوييم: اين مسئله سبق المنع در آن مطرح است.

ثانياً: درست است که در بيع غاصب، ارتازاً ي منع وجود دارد، يعن مال نمخواهد که غاصب در مالش تصرف کند و
مالش را بفروشد و اگر بخواهد معامله را انجام دهد، ارتازا و واقعاً ي منع وجود دارد، اما اين منع مربوط به اين است که
غاصب بخواهد اين مال را براي خودش بفروشد و معامله هم براي خودش واقع شود، اما اگر بعداً به او بوييم که: اگر اجازه

مده، اين معامله براي خودت واقع م‌شود، در اينجا دير اين منع اثري ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1721
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اين هم جواب دوم که خلاصهاش همين است که اثر اين سبق المنع اين است که اين بيع براي غاصب واقع نمشود.

بعد المعامله»، قبلا ون بمنزلة الرددر قسم دوم گفتيم که: «هذا المنع لا ي کبرا غلط است، يعن جواب سوم اين است که اصلا
گفتيم که: در قسم دوم اين سبق المنع اثري ندارد و موجب بطلان معامله نمشود و گفتيم که: بيع فضول، چه مع سبق المنع،

چه مع عدم السبق المنع، مشمول عمومات و ادله فقه هم هست. بنابراين اين اشال دوم هم اشال مهم نيست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) قبلا اثبات کرديم که از آن عمومات تنها چيزي که خارج است، اين است که بعد از معامله اگر
مال رد کرد، دير در اينجا اجماع داريم که اجازه بعد از رد به درد نمخورد و اين از عمومات خارج است، ول اين اجماع
مربوط به اجازه بعد از رد، بعد از معامله است، اما اگر قبل از معامله مال منع کرده، ما هم به تبع مرحوم شيخ(ره) و مشهور

اثبات کرديم که اين منع قبل از معامله به منزله رد بعد از معامله نيست.

تنها کس که مگفت: اين منع قبل از معامله به منزله رد بعد از معامله هست، مرحوم ايروان(ره) بود.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) فرض اين است، يعن خصوصيت غصب اين مقدار را دلالت دارد، که اگر غاصب براي خودش
بخواهد کاري کند، اين مال راض نيست، اما اگر به مال بويند: اگر خودت بعدا اجازه ده، اين معامله براي خودت واقع

مشود و اين دير ربط به غاصب ندارد.

مال و کراهت باطن ر آن بغض و نهدي هم انجام داده، ول شود، بله غصب کرده، کار حرامادله غصب هم شاملش نم
شاملش نمشود، بله کراهت باطن مال اين مقدار است که غاصب بخواهد براي خودش انجام دهد.

اين دو اشال که ديروز و امروز گفتيم و جوابهايش را هم ملاحظه فرموديد، که اين دو اشال مهم نبود و خيل هم اهميت ندارد،
آنچه که اهميت دارد، اشال سوم است.

اشال سوم مرحوم شيخ(ره) بر بيع فضول لنفسه

اشال سوم اين است که چنانچه فضول براي خودش غصب کند، دير قصد معاوضه حقيقيه را ندارد و معاملهاي که در آن
قصد معاوضه حقيقيه نباشد، باطل است، در بيع بايد قصد معاوضه حقيقيه در کار باشد.

معاوضه حقيقيه اين است که مبيع داخل مل کس شود، که ثمن از مل او خارج شده است، از مل هر کس که ثمن خارج
مشود، مبيع هم بايد داخل در مل او بشود.

اما در اين بيع فضول لنفسه فرض اين است که ثمن در مل غاصب داخل مشود، در حال که مبيع از مل مال خارج
شده است و اين معاوضه حقيقيه  نيست، معاوضه حقيقيه اين است که مبيع داخل در مل کس شود، که ثمن از مل او

خارج شده و ثمن داخل در مل کس شود، که مبيع از مل او خارج شده و اينها عوض هم هستند.

آن وقت مستشل در اينجا مگويد: اصلا اسم اين معاوضه نيست، بله اسمش ادخال المبيع بعقد الثمن لنفسه است، يعن اين
مبيع را داده و پول را براي خودش گرفته، اما اين عنوان بيع و معاوضه را ندارد.



تبيين قصد معاوضه حقيقيه در کلام محقق اصفهان(ره)

براي اين که اشال سوم روشنتر شود، مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشريف) (حاشيه ماسب، جلد دوم، صفحه
114) مسئله قصد معاوضه حقيقيه را مقداري توضيح داده است که اين که قصد کند معاوضه حقيقيه را يعن چه؟

شما ببينيد امروزه بعض از فقهاء فتوا مدهند که پول را مشود در مقابل پول فروخت، مثلا بوييم: اين هزار تومان را در
مقابل اين هزار و دويست تومان به شما فروختم، فرض کنيد ي داع هم دارد، که پول نو را در مقابل پول کهنه مفروشد، اما
کسان که مگويند: معامله پول و بيع پول صحيح است، آن را قيد زده مگويند: به شرط که قصد معاوضه حقيقيه را داشته

باشد و در واقع ي چيز صوري نباشد، که بخواهد ربا بيرد و براي ربا بيايد اين کار را انجام دهد.

سه تفسير براي قصد معاوضه حقيقيه

مرحوم اصفهان(ره) فرموده: در کلمات فقها براي قصد معاوضه حقيقيه سه تفسير وجود دارد؛

تفسير اول: تفسير صاحب مقابيس

تفسير اول، تفسير صاحب مقابيس است، که فرموده: قصد معاوضه حقيقيه همين اندازه است که اين آدم استعمال لفظ را در
معناي خودش قصد کند، «القصد ال اللفظ مع الالتفات إل المعنا»، يعن وقت مگويد: «بعت»، به معناي آن هم توجه دارد،

که مرحوم صاحب مقابيس(ره) اين را در باب عقد، به عنوان ي از شرائط عقود مطرح کرده است.

آن وقت بنا بر اين مبنا، اولا قصد معاوضه حقيقيه «يجامع مع العلم بفساد العقد»، کس هم که مداند که عقدش فاسد هست،
اما مع ذل قصد معاوضه حقيقيه دارد، چون قصد معاوضه حقيقيه را معنا کرديم که يعن «قصد استعمال اللفظ بالمعنا».

ثانيا «يتعلّق بغير المقدور»، که متواند چيزي را که مقدورش نيست بفروشد، چون قصد معاوضه واقع شده است.

ثالثا ي اشال که در مسئله معاوضه حقيقيه وجود دارد اين است که موجر قبل از اين که قابل بيايد، قبلت را بويد، چطور
متواند قصد معاوضه حقيقيه را کند؟ چون او هنوز قبلت را نفته است، که فرموده: «و انّ هذا المعنا»، اين هم ثمره سومش

است، که قصد به اين معنا «هو المقول منه ف مقام الايجاب قبل القبوله و قبل القبض».

رابعا ثمره در بيع فضول دارد.

خامسا بيع مره هم صحيح است، چون مره هم قصد معاوضه حقيقيه را دارد، منته اين قصد را از روي اکراه پيدا کرده
است، فرموده: در تمام اينها قصد معاوضه حقيقيه وجود دارد، لذا در مره اگر بعدا رضايت دارد، معامله‌اش صحيح است، در

فضول رضايت داد، معاملهاش درست است.

در اينجا اگر قابل «قبلت» را گفت، معامله درست است، آن «يتعلق بغير المقدور» هم اگر بعداً مقدور شد، درست است در تمام
اينها معامله صحيح مشود.

حالا آن آدرس را که دادم، آقايان مراجعه بفرماييد براي روز شنبه ان شاء اله.



بیانات به مناسبت شهادت حضرت جوادالائمة(ع)

فردا شهادت امام جواد(عليه السلام) نهمين امام شيعيان هست، چند کلمهاي را، ولو اين که قطعاً نمشود هيچ بعدي از ابعاد
هيچ امام را، موفق به درکش بشويم و موفق به اداء آن بعد بشويم، اما از جهت حقوق که بر ما دارند، چند جملهاي را عرض

مکنم.

بعد از اين که امام جواد(عليه السلام) به دنيا آمدند، حضرت رضا(عليه السلام) فرمودند: «هذا المولود الذي لم يولد مولود اولا
اعظم برکةً عل شيعتنا منه»، اين مولود، مولودي است که بيشترين برکات را براي شيعه دارد، با اين که عمر حضرت کوتاه

بود، در سن هفت سال به امامت رسيد و در سن 25 سال هم شهيد شد، اما بنا بر آنچه که امام هشتم(عليه السلام) فرموده:
ايشان اعظم برکةً بوده است.

حال وجه اين که امام جواد(عليه السلام) اعظم برکةً بوده چيست؟ و چرا امام هشتم(عليه السلام) آن تعبير را به کار برده است؟
شايد بشود گفت که: ي از وجوهش اين است که امام جواد(عليه السلام) حداثت سن داشت، سنشان خيل سن کم بود، که

علماء و مردم استغراب مکردند و گاه اوقات تشيها، ترديدها مطرح مشد.

جلسات تشيل مدادند، بزرگان را دعوت مکردند، فقهاء و علماء سائر مذاهب و صاحبان علوم مختلف را مأمون دعوت
مکرد و در آن جلسات امام جواد(عليه السلام) تصوف پيدا مکرد، به طوري که براي هيچ کس ترديدي باق نمماند، حت در

تاريخ حيات امام جواد(عليه السلام) هم بسياري از علماء و فقهاء به مذهب اماميه گرايش پيدا کردند، که شايد ي از وجوه
برکت امام جواد(عليه السلام) بر شيعه همين باشد.

البته وجوه ديري هم قاعدتاً مشود پيدا کرد، که بايد تتبع بيشتري شود.

وقت ناه مکنيم، صاحبان مذاهب و علوم مختلف، علماي مذاهب مختلف از حنف، مال، شافع، همه اذعان به عظمت امام
جواد(عليه السلام) داشتند.

بعض از قضايا هم هست که آقايان هم شنيديد، که محمد بن حسن بن عمار نقل مکند و مگويد: امام جواد(عليه السلام)
داخل مسجد پيامبر(صل اله عليه و آله) شد، عموي حضرت، عل بن جعفر از جا برخاست، يعن تا حضرت با آن سن کمش
وارد شد، عل بن جعفر که پيرمردي بود، داراي موي سپيد بود، «وثب» يعن با سرعت برخاست، از جاي خودش جهيد، «فقبل
يديه»، دست امام جواد(عليه السلام) را بوسيد و امام جواد(عليه السلام) هم به او فرمودند: «يا عم اجلس، رحم اله»، احترام

کردند، بزرگتر از خودشان بودند و فرمودند: بنشينيد.

من چطور به خودم اجازه بدهم که بنشينم، در حال ،«مقَائ نْتا و سلجا فيِدِي كيا سي بن جعفر عرض کردند: «فَقَال باز عل
که شما که امام من هست، ايستادهاي.

نْتا و بِيها مع نْتقُولُونَ اي و ِخُونَهبوداشت، اصحابش توبيخش کردند «ي بود، اصحاب بن جعفر براي خودش کس خوب عل
.دهو اين کار را انجام م تو عموي پدرش هست ،«لعذَا الْفه بِه لتَفْع



عل بن جعفر عرض کرد که «فَقَال استُوا اذَا كانَ اله عز و جل»، بعد اشاره کرد به لحيه خودش، دستش را برد روي لحيه
خودش و فرمود: «لَم يوهل هذِه الشَّيبةَ و اهل هذَا الْفَتَ»، خداوند تبارک و تعال اين ريش سفيد من را اهل براي امامت ندانست

و اين جوان را اهل دانست.

«و وضعه حيث وضعه انْر فَضلَه نَعوذُ بِاله مما تَقُولُونَ»، مگوييد که: من فضل او را انار کنم؟ از آنچه که مگوييد، به خدا
پناه مبرم. بعضها هم اين تعبير را بار بردند که «بل انَا لَه عبدٌ»، اين خيل تعبير عجيب است، که عل بن جعفر، برادر امام
هشتم(عليه السلام) عموي امام جواد(عليه السلام)، با اين همه فاصله سن، چون امام جواد(عليه السلام) هم خدا در سالهاي

آخر حضرت رضا(عليه السلام) به او روزي کردند و قبل از ولادت هم، امام رضا(عليه السلام) ولادت امام جواد(عليه السلام) را
بشارت داده بود. خوب فاصله سناش زياد بود، اما مع ذل عل بن جعفر گفت: «بل انَا لَه عبدٌ».

گاه اوقات آدم در بعض از کلمات بعض از اين روشنفرها و اينهاي که از حقيقت امامت دورند، اين حرف مطرح مشود
که امروزه در زمان ما در مورد امامت ي مقدار دارد مبالغه مشود، براي اين که اين مقامات و مراتب که شما براي امام(عليه

السلام) قائليد، مثل عصمت و علم به ما کان و بما يون و بما هو کائن، اصحاب ائمه اين اعتقادات را نداشتند.

از اصحاب امام جواد(عليه السلام) هم نبوده، عموي ايشان است و اين همه هم فاصله سن بن جعفر اصلا گوييم: علخب م
گويد: انا له عبدٌ، خودش هم فرزند امام(عليه السلام) است، يدارد، اما اين تعبير را درباره امام جواد(عليه السلام) کرده و م

آدم معمول از ي خانواده معمول که نبوده، خودش هم فرزند امام(عليه السلام) بوده، اما مع ذل مفرمايد: انا له عبد.

اينها بايد ما را متوجه کند، که حقيقت امامت، حقيقت است که عقول و اوهام ما به اين زودي، نه هيچ وقت نمشود به حقيقتش
برسيم.

باز اين تعبير هست که بعد از شهادت امام هشتم(عليه السلام) در روايت (مستدرک عوالم العلوم، ج 23، ص 159) دارد که امام
جواد(عليه السلام) را به مسجد پيامبر آوردند، «و هو طفْل‏ و جاء الَ الْمنْبرِ و رق منْه درجةً ثُم نَطَق»، حضرت ي پله آمد،

ابِ النَّاسِ فنْسبِا مالنَا الْعا ادونَا الْجا اِضالر لع ندُ بمحنَا مبود سپس فرمودند: «ا که طفل روي منبر نشست، در حال
اصَبِ»، اول حضرت خودش را معرف کرد، که من جوادم، من به انصاب مردم در اصلابشان عالم هستم.

خواهيد منتهکه به کجا م ،«هلَيونَ ارائص نْتُما ام دانم. «وباطن و ظاهرهاي شما را م ،«مرِكاهظَو و مرِكائربِس لَمعنَا اا»
شويد؟ يعن عاقبت همه شما را هم مدانم، زمان اجل هر کس را مدانم، «علْم منَحنَا بِه من قَبل خَلْق الْخَلْق اجمعين»، و اين

علم است که خدا به ما داده است.

بعد مفرمايد: اگر اهل باطل تظاهر به باطل نمکردند و راه باطل را دنبال نمکردند و اگر اين دولت گمراه و اهل ضلال نبود،
يعن اگر همه اهل حق بودند، اگر اين ترديدهاي شاکان نبود، «لَقُلْت قَو تَعجب منْه اولُونَ و اخرونَ»، ي چيزي مگفتم،

که اولين و آخرين تعجب کنند.

بعد دست مبارکش را روي دهانش گذاشت، «و قَال يا محمدُ اصمت كما صمت آباوكَ من قَبل»، همان طوري که آباء تو قبلا
ساکت شدند و همه حقائق را نفتند.

ما الحمد اله امروز چقدر به اين کلمات ائمه طاهره(عليهم السلام) متنعم هستيم، اصلا امروز جامعيت دين را بدون کلمات ائمه
نمشود تصور کرد، در کنار قرآن بايد کلمات ائمه طاهرين(عليهم السلام) را کاملا و با دقت مورد بررس قرار دهيم.



بدون اين کلمات اصلا نم شود دين را فهميد و نمشود ادعاي جامعيت دين را کرد و نمشود بوييم که: دين را مخواهيم در
جامعه بشري پياده کنيم.

اين علماي الازهر که بعض در قم ديدار ما آمدند، به آنها گفتم که: امروز حل مشلات تفيري در دنيا فقط با توجه به متب اهل
بيت امان دارد، هيچ راه ديري وجود ندارد و اينها هم قبول داشتند. خودشان به حسب ظاهر مگفتند: درست است و همين

طور است. گفتند که: اگر ي محوري بود، که حول آن محور جمع شويم، محوري که ملاک براي کفر و عدم کفر را دقيق براي
ما بيان کند، که به آنها گفتم: شما امروز چه بلاي به سر فقه خودتان آورديد، از فقه سلفتان فاصله گرفتيد، در فقه سلفتان لااقل
گوييد: کفر است يزيارت قبر را م رسيديد که از ابن تيميه به بعد ي فاصلهاي براي کفر وجود دارد، اما امروز به جائ ي

کذا را مگوييد: کفر است، از خود فقهاي سلفتان فاصله گرفتيد.

بالاخره ما براي اين که بفهميم کفر چيست؟ و مقابل کفر چيست؟ ي محور مخواهيم و آن محور هم، تنها قرآن و متب اهل
بيت است و غير از اين چيز ديري نيست و تا اين ضابطه حل نشود، مسئله تفيريها حل نمشود.

حال با توجه به اين روايت معلوم مشود ائمه خيل از مطالب را براي ما نفرمودهاند، براي اين که يا حامل آن اصلا نبوده و يا
در آن زمان افرادي که بتوانند اين حقائق و درر را از لسان اينها استفاده کنند خيل محدود بوده، ول همين محدود متواند

حلال بسياري از مشلات ما باشد.

حال آخر اين روايت را به مناسبت خودمان بخوانم، روايت اين است که بعد از شهادت امام هشتم(عليه السلام) مردم شيعه در
بغداد و شهرهاي دير مردد بودند و مگفتند: امام هشتم(عليه السلام) پسر کوچ دارد و او که نمتواند امام باشد.

آنوقت فقهاي آن زمان و وجههاي شيعه سؤالهاي را آماده کردند، که در موسم حج خدمت امام جواد(عليه السلام) برسيم و
ببينيم که متواند اين سؤالها را جواب دهد يا نه؟ وقت آمدند مدينه، به منزل امام صادق(عليه السلام) رفتند، در منزل عبداله بن
موس بن جعفر در صدر منزل تشريف داشتند و مردم هم از او سؤال مکردند، عبداله بن موس بن جعفر هم جوابهاي مداد،

که جز اين که حيرت و تعجب مردم را بيشتر مکرد، چيز ديري نبود.

خيل از اين جوابهاي که ي سؤال مکند و ما مدهيم، که چند سؤال هم برايش اضافه مکنيم.

بعد موفق خادم را ديدند و امام جواد(عليه السلام) هم تشريف آوردند، هر سؤال مکردند، بلافاصله جواب واضح، روشن و
مستدل را حضرت مفرمود، اينها شفته و خوشحال مشدند و دعا براي حضرت مکردند، اما بعد به حضرت عرض کردند
که عموي شما عبداله بن موس بن جعفر هر سؤال که کرديم، بيس و کيس جواب مداد، يعن اگر چنين است و اگر چنان

است.

«فقال لا اله الا اله يا عم»، ظاهراً اين را که گفتند، عبداله بن جعفر هم در آنجا حضور داشته، «انّه عظيم عند اله عن تجب و
غدا بين يديه»، از جاهائ که بسيار بسيار براي انسان سخت است، اين  قيامت انسان در برابر خدا قرار گيرد، که ي از

سؤالهائ که خدا در روز قيامت مکند اين است که چرا فتواي به غير علم دادي؟ خيل سؤال عجيب است. هرکس از ما
سؤال مپرسد، ي چيزي مگوييم، اصلا فر قيامتش را هم نمکنيم، که ي روزي براي همين جواب بايد بايستيم و از ما

سؤال مشود.

حضرت مفرمايد: ي از مواقف عظيم و سخت روز قيامت براي انسان همين است، يعن شايد پاسخ به گناهان و اينها به نظر



مآيد آسانتر از اين باشد.

خوب چيزي از ما پرسيدند، اگر بلد نبوديم بوييم: بلد نيستيم، چه اشال دارد؟ مرحوم والد ما(رضوان اله تعال عليه) با اين
همه زحمات علم و فقه که کشيده بود، يعن واقعا ي از پرکارترين شخصيتهاي فقه دوران معاصر ايشان که اصلا انسان

وقت نوشتههاي خط ايشان را مبيند، مگويد ي عمر معمول اصلا مشود اينها را خواند؟ وقت که ايشان به مرجعيت
رسيدند، با اينه ايشان حاشيه عروه داشت، اما رساله ايشان تا مدتها ناقص بود، مباحث مثل مباحث ارث و اينها را که در

عروه نبود، ايشان استنباط نرده بود و رساله‌شان مدتها ناقص بود، تا بعدا اينها را ملاحظه کردند و نظرشان را دادند.

خب بايد هم اين طور باشد، براي اين که هر فتواي را دير نمتوانم روز قيامت بويم: من اين فتوا را دادم، چون مشهور اين
فتوا را داده، مشهور بايد خودشان جوابشان را بدهند، يا بوييم: من اين فتوا را دادم، چون اعلم اين فتوا را دارد م‌دهد،

نمشود اين حرفها را زد. اينها در روز قيامت جواب نمشود. بايد بوييم به چه دليل آمدم اين فتوا را دادم؟ به کدام آيه، به
کدام روايت، به کدام دليل چنين فتواي را دادم، لذا اين ي مسئله مهم است.

مفرمايد: «فيقول ل لم تفت عبادي بما لم تعلم و ف الامة من اعلم من»،  در حال که در امت کس بود اعلم‌تر از تو بود،
حال گاه مبيند کس نيست که جواب دهد، من اجالتاً جواب را مدهم، که باز در روايات دير اين است که آن هم باز جايز

نيست.

اما عمده اين است که بين عبداله بن موس بن جعفر با عل بن جعفر که قضيهشان را نقل کرديم، چقدر فاصله و تفاوت است،
او امامت امام جواد(عليه السلام) را پذيرفته بود و مفرمود: انا له عبدٌ. اما اين عمو نپذيرفته بود، يا حال تا آن زمان که اين

بحث مشده، نپذيرفته بود.

ول با وجود اين که انسان بداند اعلم وجود دارد، البته اين اعلم در اين روايت، آن اعلم اجتهادي و فقه که مگوييم نيست،
اين اعلم در روايت، يعن اين که تو جاهل من عالم هستم، که حضرت به اين تعبير آورده است.

لذا ما در بحث تقليد اعلم، بسياري از ادلهاي که آقايان آوردند، در همه ادلهشان خدشه کرديم و اين روايت هم نمتواند دليل
باشد براي اين که تقليد اعلم لازم است، بله اين اعلم دراينجا، مراد اعلم در مقابل جاهل است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


