
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه پنجم تا دهم) »

در تاریخ ۳۰ شهریور ۱۳۹۳

(استصحاب تعليق)تنبیهات استصحاب
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بر مرحوم نائین مرحوم عراق الات مبنایاز اش اجمال بیان

فرمایش مرحوم محقق نائین(اعل اله مقامه الشریف) را با توضیحات که عرض کردیم ملاحظه فرمودید. مرحوم محقق
ال مبنایالات اشاز این اش ال دارد. البته برخاش بر تمام این فرمایشات مرحوم نائین (ه مقامه الشریفال اعل)عراق

است که آن را باید بعداً توضیح بدهیم.

اساساً آن تعریف که مشهور و از جمله مرحوم نائین برای حقیقت حم دارند، ایشان نمپذیرد. حم را عبارت از بعث، ایجاب
و تحری نمداند؛ بله عبارت از ارادهی مبرزه مداند.

همچنین مرحوم عراق اینه فعلیت حم به فعلیت موضوع است را نمپذیرد مطلب که اساس کلام نائین در انار استصحاب
تعلیق بود. ایشان طبق تفسیری که برای حم مکند تمام احام، چه احام مطلقه و چه احام معلّقه و مشروطه فعلیت دارند.

همچنین اینه مرحوم نائین مگوید این احام به نحو قضایای حقیقیه است، را هم نمپذیرد؛ که توضیح این را بعد خواهیم
گفت این سه مطلب که الآن عرض کردیم.

بر مرحوم نائین مرحوم عراق ال نقضاش

مرحوم عراق مفرماید: غیر از این اشالات مبنای، ما ی اشال نقض بر شما مرحوم نائین داریم و آن این است که اگر
حم را به همین تفصیل که شما گفتید بپذیریم ‐ یعن قبول کنیم فعلیت حم تابع فعلیت موضوع است و تا موضوع با جمیع
اجزاء و شرایط موجود نشود حم فعلیت پیدا نمکند ‐ لازمهی فرمایش شما عدم جریان استصحاب حتّ در احام کلّیه

است.

نقض که ایشان مخواهد وارد کند این است که طبق بیان مرحوم نائین، حتّ استصحاب عدم نسخ نباید جریان پیدا کند! چرا
که طبق بیان شما استصحاب در احام کلّیه قبل از اینه موضوعش در عالم خارج تحقق پیدا کند، نباید جریان پیدا کند؛ در

حال که خود شما این استصحاب در احام کلّیه و استصحاب عدم نسخ را قبول دارید.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1720
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حالا چرا مفرماید این نقض بر مرحوم نائین وارد است؟ مفرماید: عبارت نائین این است که ما نمتوانیم در استصحاب
تعلیق حم مجعول را مستصحب قرار بدهیم برای اینه این حم مجعول قبل از تحقق جزء دوم موضوع و قبل از تحقق معلّق
علیه، در عالم خارج موجود نیست. چیزی که وجود ندارد ما چه چیزی را مخواهیم استصحاب کنیم؟ زیرا همان طور که قبلا
گذشت مرحوم نائین در مورد مجعول، فرمود: این مجعول قبل از تحقّق معلّق علیه در عالم خارج موجود نیست؛ و چیزی که

موجود نیست یقین به او تعلق پیدا نمکند؛ لذا رکن اول استصحاب مفقود است.

مرحوم عراق مفرماید همین بیان در تمام استصحابات کلّیه جریان دارد، در استصحاب کل که ی حم کل بر ی موضوع
کل داریم، این موضوع کل که هنوز در عالم خارج موجود نشده است، تا بتوان بوییم چیزی را استصحاب کنیم. به دیر
سخن وقت موجود نشد شما همین که مگوئید حم تابع موضوع است تا موضوع موجود نشود حم موجود نمشود، پس چه

چیز را استصحاب مکنید؟

عبارت که مرحوم عراق دارد در نهایة الأفار القسم الاول من الجزء الرابع (چاپ انتشارات جامعه مدرسین) از صفحه 162
اشالات را بیان م کند و در آن مطالب خیل خوب م گوید که حتماً ما متعرض آن مشویم. اصلا باید ی مقداری تأمل
کنیم در تفسیر حقیقت حم، مبان که در این رابطه وجود دارد و همچنین فرق بین حقیقت حم تلیف و حم وضع چیست؟

اصلا آیا این تقسیم حم به تلیف و وضع درست است یا خیر؟ که ما سال گذشته به ی مناسبت که جریان استصحاب در
احام وضعیه بود اصلا این تقسیم را منر شدیم و گفتیم تقسیم درست نیست ولو ی تقسیم معروف است، اینها را بعداً مطرح
مکنیم. اما فعلا آنچه م خواهیم اینجا ذکر کنیم این است که عراق مفرماید روی مبنای خود شما که ما بیائیم احام تلیفیه
را همان تفسیری که شما کردید که بوئیم حقیقت حم همان بعث و تحری است، و بوئیم فعلیت حم هم به فعلیت موضوع

است، مفرماید روی همین معنا «یلزم المنع عن الاستصحاب ف الأحام اللّیة أیضاً قبل وجود موضوعاتها».

مرحوم عراق مگوید از شما سؤال مکنیم در احام کلّ قبل از اینه موضوع در عالم خارج محقق شود، آیا حم موجود
م تابع موضوع است. بعبارةگوئید حدر صفحهی وجود چیزی نداریم؛ چون شما م است یا خیر؟ به قول خود مرحوم نائین
اُخری این قانون که فعلیت احام تابع فعلیت موضوع است، این اختصاص به احام جزئیه ندارد. نمتوانیم بوئیم این عنب
خارج وقت غلیان خارج پیدا کرد حرمت برایش مآید و این حرمت تابع این فعلیت موضوع است! این مطلب که فعلیت

حم تابع فعلیت موضوع است اختصاص به احام جزئ ندارد.

پس در آن احام کلیه هم چون هنوز موضوع کل است و فعل نیست باید حم فعل نداشته باشیم، پس چیزی موجود نیست.
«عل ذلك يلزم المنع عن الاستصحاب ف الأحام اللية أيضا قبل وجود موضوعاتها فيما لو شك فيها لأجل احتمال نسخ أو
تغيير بعض حالات الموضوع‌». دو مورد ش در احام کلیه را بیان مکنند: 1) جای که ما در احام  کلیه به خاطر احتمال

نسخ ش کنیم 2) جای که حالات موضوع تغییر کرده و ما یقین داریم نسخ واقع نشده است.

اما حالا بعض از حالات تغییر مکند و ش در بقاء حم کل مکنیم. «(إذ بعد) اعتبار كون المستصحب شاغلا لصفحة
الوجود»، شما که م گوئید مستصحب باید در عالم خارج موجود باشد، چرا در استصحاب تعلیق مگوئید مجعول را نمشود
استصحاب کرد و اصلا چیزی نیست تا ما مستصحب قرار بدهیم؟ مفرماید بعد از اینه شما چنین چیزی را معتبر مکنید «لا
فرق ف المنع عن الاستصحاب، بين الأحام اللية، و الجزئية»، دیر بین احام کل و جزئ فرق نیست. این قانون که آوردید

حم تابع موضوع است هم در احام جزئیه و هم در احام کلیه جاری است.

کنید. مثلا اگر در عالم خارج هیچ مستطیع نید، استصحاب جاری مدر نسخ ب ام کلیه، شگوید: اگر در احم نائین



نداریم و در وجوب حج کل، ش در نسخ بنیم، استصحاب جاری م کنیم.

مرحوم عراق مگوید شما مگوئید احام نسبتشان با موضوعات نسبت معلول به علّت است. شاید قبل از اصول مرحوم
نائین چنین تعبیری یادم نمآید در کلام اصولیین باشد، حت در کلمات شیخ هم به این تعبیر یادم نمآید باشد که نسبت بین

حم و موضوع نسبت معلول به علّت است.

جواب استاد محترم به مرحوم عراق

این را من مخواهم جواب بدهم و از مرحوم عراق دفاع کنم. بفرمایید در احام کلیه، موضوع مفروضة الوجود است، حال
م در آنجا فرضهم قبول ندارد ح م است یا خیر؟ خود نائینم ممفروضة الوجود باشد، آیا حکند اگر حسؤال م عراق

است بله مگوید در احام کلیه ما ی حم فعل مسلّم داریم اما موضوعش مقدّرة الوجود است.

مرحوم عراق مگوید این ی بام و دو هوا مشود! شما یا باید دست از نسبت علیت بین حم و موضوع بر دارید که در این
صورت اصلا اشال شما جریان پیدا نمکند. اگر این نسبت را قبول دارید و به اعتبار این نسبت تا موضوع محقق نشود حم

محقق نمشود شما در احام کلیه هم چیزی ندارید که بخواهید استصحاب کنید.

وئید که قبل از تحقق معلقام جزئیه هم همین را بکند در احگوئید کفایت مبودن را م فرماید اگر مسئلهی فرضم عراق
علیه ی حم فرض موجود است و ما همان حم فرض را استصحاب مکنیم. همان که آخوند هم فرمود «فإذا التزم فيها
بفاية فرضية وجود الحم ف صحة استصحاب الحم الل» ما هم بوئیم چون در احام کلیه، موضوع مفروض است، پس

حم هم مفروض مشود.

همین حم مفروض، کفایت در تحقق استصحاب مکند که مفرماید «يلزمه الاكتفاء به ف استصحاب الحم الجزئ». در
استصحاب جزئ این عنب خارج، بوئیم قبل از غلیان، آن حم فرض حرمت و حم تقدیری حرمت هست همان را
استصحاب کنیم. ول عرض کردم وقت شما عبارات نائین را ببینید، نائین مگوید در احام کلیه این حم هست، فعل هم

هست، اما موضوعش مفروض است.

من از شما تقاضا مکنم در اصول مرحوم نائین راجع به فعلیت حم و موضوع تحقیق کنید و بتوانید کلمات مرحوم نائین را
تا آخر اصول کنار هم بذارید و تحقیق خیل خوب مشود. مرحوم نائین در باب حم اصطلاحات دارد که قبل از ایشان در
کلمات دیران نیامده، همین مسئلهی جعل و مجعول که عرض کردیم از اصطلاحات مرحوم نائین است و طبق مبنای ایشان

تفی بین جعل و مجعول معنا دارد.

نتیجهای که مرحوم عراق مگیرد مفرماید جناب نائین «(و بالجملة) احتياج الاستصحاب ف جريانه إل وجود الموضوع
خارجا بما له من الاجزاء و القيود يستلزم المنع عنه حت ف الأحام اللية قبل تحقق موضوعاتها سواء كان الشك فيها من جهة
الشك ف النسخ أو من جهة أخرى»، مفرماید شما یا بیا اصلا دور استصحاب تلعیق را خط بش و بو استصحاب تعلیق چه
در احام کلیه و چه در احام جزئیه اصلا جریان ندارد و «و اما من الالتزام بجريانه مطلقا» یا ملتزم بشود به جریان

.استصحاب تعلیق یعن ام جزئدر اح استصحاب مطلقا، حت

اینجا اولا عرض کردم روح اشال مرحوم عراق به نائین به این برمگردد که اصلا شما یا با استصحاب در احام را ببند،
فقط مرحوم نائین باید استصحاب در موضوعات را بپذیرد و بوید این قبلا عادل بوده و الآن ش مکنیم عادل است یا نه، بنا



بر این استصحاب کنیم. و یا این شخص قبلا عالم بوده و الآن ش مکنیم عالم است یا نه، استصحاب کنیم. یا فقط در شبهات
موضوعیه باید جناب نائین استصحاب کنیم چون در احام چه احام تعلیق و چه غیر تعلیق، چه کل و چه جزئ قبل تحقق

الموضوع ما چیزی نداریم که بخواهیم مستصحب قرار بدهیم، یا باید در همهی اینها بپذیریم.

اگر ما حم فرض و تقدیری را قبول کردیم ‐ که آخوند فرمود حم تعلیق خودش ی نحوهای از وجود دارد ‐ و ما همین را
ه نائینگردد به اینبرم ال عراقروح اش کرد ول مستصحب قرار بدهیم. ولو ایشان مسئله را منحصر به استصحاب تلعیق

در باب احام به طور کل، چه احام معلقه و چه غیر معلقه یا باید مطلقا قبول کند و یا مطلقا رد کند!

مرحوم شهید صدر(رضوان اله تعال علیه) بر حسب آنچه در کتاب مباحث الاصول[1] استاد بزرگوار ما ذکر شده مفرماید:
این اشال مرحوم عراق وارد نیست. اولا اینجا عرض کنم بر حسب آنچه در مباحث الاصول آمده، مرحوم آقای صدر مگوید
مرحوم عراق دو تا نقض به نائین دارد ول ما هر چه در عبارت عراق دقت کردیم دو تا نقض نیست، عراق مگوید شما در
احام کلّیه اعم از اینه منشأ شتان نسخ باشد یا منشأ شتان تبدّل موضوع باشد نباید استصحاب جاری کنیم این را به

عهدهی خود شما مگذاریم امشب عبارت عراق را ببینید.

مرحوم آقای صدر(قدس سره) مفرماید: شما ظاهر عبارت نائین را دیدید و طبق ظاهر، اشال و نقض مکنید. در حال که
مراد مرحوم نائین ظاهر عبارت نیست. ظاهر عبارت نائین این است که ی از شرایط استصحاب آن است که مستصحب در
عالم خارج موجود باشد، «أن یون المستصحب شاغلا لصفحة الوجود» مرحوم آقای صدر مگوید اگر نائین این ظاهر را

اراده کند این نقض شما وارد است.

بعـد مفرمایـد مـا یقیـن داریـم مرحـوم نـائین ایـن را اراده نمکنـد، مگـوئیم چـرا؟ از کجـا؟ مفرمایـد مسـلّم چنیـن چیـزی در
استصحاب شرط نیست، در استصحاب باید ی یقین سابق داشته باشیم و این یقین سابق، خواه متعلّقش ی امر موجود در

عالم خارج باشد و یا اینه ی امر واقع باشد، ایشان مگوید امر واقع اوسع از امر خارج است.

بعد مرحوم آقای صدر مثال مزند مفرماید شما در باب ملازمات چار مکنید؟ اگر قبلا ی ملازمهای بین دو چیز باشد و
بعداً ش کنید که این ملازمه موجود است یا نه؟ مآئید ملازمه را استصحاب مکنید در حال که مفروض ما این است که این
ملازمه در عالم خارج موجود نیست، مثال مزنند به همین «لَو كانَ فيهِما آلهةٌ ا اله لَفَسدَتا»، مگوئیم اگر قبلا وجود دو آلهه

با فساد ملازمه داشت الآن اگر ش کردیم اینجا هم استصحاب جریان دارد.

اولا آقای صدر مگوید عراق دو تا نقض کرده، ثانیاً مگوید مقصود مرحوم نائین ظاهر الفاظ که در تقریرات آمده نیست،
پس مقصود نائین چیست؟ آقای صدر مگوید مقصود نائین این است که مگوید مستصحب باید دارای اثر شرع باشد و
جای که مستصحب دارای اثر شرع نیست و حامل ی اثر شرع نیست استصحاب جریان ندارد و مرحم نائین مخواهد

بوید در باب مجعول چون مجعول ما دارای اثر شرع نیست استصحاب نمکنیم.

اولا به مرحوم آقای صدر عرض مکنیم که عراق دو تا نقض ندارد و ی نقض دارد. ثانیاً چطور شده چنین تفسیری بر عبارت
مرحوم نائین کردید که به نظر ما تفسیر بما لا یرض به صاحبه است. ولو اینه ایشان خیل این را مسلم مگیرد. کجای
عبارات نائین دارد که مستصحب باید دارای اثر شرع باشد و بوئیم نائین استصحاب تعلیق را در قسمت مجعول جاری

نمداند چون مجعول اثر شرع ندارد؟ هیچ جای عبارتش دلالت ندارد.

از همهی اینها بالاتر مگوئیم جناب آقای صدر این همه نائین اصرار دارد که نسبت حم به موضوع معلول به علت است، در

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=21&a=22


باب معلول و علت بحث وجود مطرح است یعن تا موضوع موجود نشود حم موجود نیست، نائین بیشتر روی این تیه دارد
در بحث استصحاب تعلیق و مگوید حم آمده روی موضوع مرکب و ی جزء مرکب الآن در عالم خارج به نام عنَب موجود
است ول جزء دوم که غلیان است نیامده، تا جزء دوم نیاید موضوع کامل نمشود. اصلا استدلال نائین مبتن بر این است، به

حسب ظاهر حق با مرحوم نائین است یعن این قسمت که مرحوم عراق آمده از این دیدگاه خواسته اشال کند.

امام(رضوان اله تعال علیه) هم در رسالهی استصحاب همین برداشت را از مرحوم نائین دارد که کلام امام را در رساله
استصحاب کتاب استصحاب امام صفحه 136 و 137 ملاحظه کنید، مجموعاً سه اشال بر مرحوم نائین دارند ول اساس این
سه اشال این است که تحفظ بر ظاهر عبارت نائین است یعن از نائین بپرسد که چرا حرمت تعلیقیه قبل از غلیان را نمشود
استصحاب کرد؟ مگوید چون موجود نیست. به مرحوم آخوند مگوئیم چرا مشود استصحاب کرد؟ مگوید موجود هست،
همهی بحثها در وجود و عدم وجود است، بحث در اینه ما بوئیم این اثر شرع ندارد، آن اثر شرع دارد، آنچه که مرحوم

آقای صدر فرموده به نظر ما خیل عجیب است.

باز ریشه و اشال نقض مرحوم عراق مبتن بر ی مطلب است و آن این است که هم در مسئلهی نسخ و هم در استصحاب
احام کلیه ایشان آمده و این را، دو تا کرده است و از هر کدام هم ی جواب جدا داده است. مخصوصاً جواب از نقض دوم
که روشن نیست اصلا مرحوم آقای صدر چه مخواهد بوید و ی معنای روشن ندارد. شما امشب هم کلمات آقای صدر را

ببینید و هم کلمات مرحوم عراق را.

ما ان شاء اله فردا ابتدای بحث ی اشارهای به اشالات امام مکنیم و این نقض مرحوم عراق را هم بررس مکنیم و بعد از
صفحه 162 نهایة الافار تقاضا مکنم آقایان ببینند و ی خلاصه برداری کنید و برای ما بیاورید، مرحوم عراق در مقابل

مشهور ی مبنای در حقیقت حم دارد این بحث حقیقت حم خیل از جاهای اصول به دردتان مخورد.

عبارت مرحوم آقا ضیاء عراق

و ثانيا عل فرض تسليم رجوع قيود الحم إل الموضوع نمنع توقف فعلية الحم عل فعلية وجود موضوعه باجزائه و قيوده (لما
عرفت) من ان حقيقة الحم و ه الإرادة التشريعية المبرزة بالخطاب، فعلية دائما ف الخطابات المشروطة و غيرها، و ان مرجع
الإناطة و الاشتراط فيها إل فعلية الإرادة و الاشتياق التام ف فرض لحاظ الش‌ء خارجياً قبال الإرادة المطلقة الراجعة إل الاشتياق

إل الش‌ء لا ف ظرف وجود ش‌ء آخر ف لحاظه (لا ان) مرجع الإناطة فيها إل اشتياق تقديري بفرض وجود المنوط به خارجا

(نعم) مرتبة محركية مثل هذه الإرادة منوطة بوجود المنوط به خارجا كإناطتها بالعلم به أيضا، و لنه غير مرتبة فعلية أصل الإرادة
(نعم) ما أفيد من عدم فعلية الحم الا ف فرض فعلية موضوعه انما يتم ف فرض مجعولية الأحام التليفية كما هو المعروف مع
،هذا المبن عبارة عن نفس البعث و الإيجاب، لا الإرادة التشريعية المبرزة بالخطاب، فانه عل ليفم التان حقيقة الح البناء عل
أمن دعوى كون المجعول ف باب التاليف من سنخ القضايا الحقيقية الت يتبع المجعول فيها وجود موضوعه بقيوده ف الفعلية

و الفرضية، و هذا أيضا لو لا دعوى كون المجعول حينئذ عل وفق الإرادة ف كونه فعليا منوطا بفرض وجود القيد ف لحاظه

(و بالجملة) فعل، هذا المبن يتجه الإشال ف استصحاب الحم التعليق قبل وجود المعلق عليه خارجا، بناء عل اعتبار لزوم
كون المستصحب فعليا شاغلا لصفحة الوجود خارجا، إذ حينئذ لا فعلية للحم المستصحب ف نحو المثال قبل تحقق الغليان

حت يمن استصحابه

(و لن) عل ذلك يلزم المنع عن الاستصحاب ف الأحام اللية أيضا قبل وجود موضوعاتها فيما لو شك فيها لأجل احتمال نسخ



أو تغيير بعض حالات الموضوع (إذ بعد) اعتبار كون المستصحب شاغلا لصفحة الوجود خارجا (لا فرق) ف المنع عن
الاستصحاب، بين الأحام اللية، و الجزئية مع ان المستشل المزبور ملتزم بجريانه ف الأحام اللية قبل وجود موضوعاتها

م الجزئاستصحاب الح يلزمه الاكتفاء به ف ،لم الصحة استصحاب الح م ففاية فرضية وجود الح(فإذا التزم) فيها ب

ف وجود الموضوع خارجا بما له من الاجزاء و القيود يستلزم المنع عنه حت جريانه إل (و بالجملة) احتياج الاستصحاب ف
الأحام اللية قبل تحقق موضوعاتها سواء كان الشك فيها من جهة الشك ف النسخ أو من جهة أخرى (كما) ان الاكتفاء بصرف
أيضا (إذ لا فرق) ف م الجزئاستصحاب الح يستلزم الاكتفاء به ف ،لم الاستصحاب الح فرضية وجود الموضوع ف

فرضية الحم بفرضية وجود موضوعه، بين فرضية تمام موضوعه باجزائه و شروطه، و بين فرضية بعضه

(فعل) كل تقدير لا وجه للتفصيل المزبور، بل لا محيص اما من المنع عن استصحاب الحم التعليق قبل تحقق الموضوع و
المعلق عليه مطلقا حت ف الحم الل، و اما من الالتزام بجريانه مطلقا حت ف الحم الجزئ بناء عل الاكتفاء ف جريانه
بصرف وجوده فرضا ف زمان يقينه، هذا (مع) إمان إجراء الاستصحاب حينئذ ف نفس القضية التعليقية و الحرمة أو النجاسة
التقديرية الثابتة للعنب قبل الغليان، فانه يصدق عليه قبل الغليان انه يحرم أو ينجس عل تقدير غليانه و بعد صيرورته زبيبا يشك

ف بقاء تلك القضية التعليقية بحالها فيستصحب؛ إذ لا قصور ف أدلته للشمول لمثل الفرض

(و دعوى) انها ليست بشرعية لأنها عبارة عن الملازمة بين وجود الش‌ء و وجود الحم فه اعتبار عقل منتزع من جعل الشارع و
إنشائه الحرمة و النجاسة عل العنب المغل، و دليل الاستصحاب غير ناظر إل مثله، مضافا إل ان الملازمة انما ه بين الحم
و تمام الموضوع، و لا يعقل الشك ف بقائها الا من جهة الشك ف نسخ الملازمة، فيرجع إل استصحاب عدم النسخ الّذي لا

‌ال فيه، و هو غير الاستصحاب التعليقإش

(مدفوع) بما ذكرنا مراراً من انه يف ف الشرعية ف باب الاستصحاب مجرد كون المستصحب مما امر رفعه و وضعه بيد
الشارع و لو بتوسيط منشئه، فإذا كانت القضية التعليقية و الملازمة المزبورة منتهية إل كيفية إرادة الشارع و جعله عل نحو
خاص، بحيث لو لا الجعل الشرع لما يعتبر العقل تلك الملازمة، فلا محالة يجري فيها الاستصحاب و التعبد بعدم نقض اليقين
بالشك بعد انتهائه إل الأثر العمل، كما ف السببية ف الأمور الجعلية حسب ما شرحناه سابقا خصوصا عل المبن المختار ف لا
تنقض من كونه ناظراً إل نفس اليقين بلحاظ ما يترتب عليه من الأعمال حت ف الأحام المجعولة، لا إل المتيقن و لو بتوسيط

اليقين بنحو جعل المماثل، أو الأمر بالمعاملة مع المتيقن معاملة الواقع

(و عليه) فلا يحتاج ف إجراء الاستصحاب ف نحو هذه التعليقيات و شرعيتها إل إتعاب النّفس لإثبات ان لها مرتبة من الوجود
ك يورد عليه بأنها كالملازمات الواقعية بين الشيئين ليست من الموجودات الخارجية و انما ه اعتبارات عقلية منتزعة من مجرد
امتناع انفاك أحد الشيئين عن الآخر (نعم) ما لا يون جعلياً انما ه الملازمة و السببية ف الأمور الواقعية التوينية الت لا يون

لها مساس بالجعل الشرع و لو بالواسطة، لا مثل هذه التعليقيات الت عرفت انتهائها بالاخرة إل الجعل الشرع، كما هو ظاهر

(و اما شبهة) عدم تصور الشك ف بقاء الملازمة الا من جهة الشك ف النسخ و بدونه يقطع ببقائها لونها كالصحة التأهلية لجزء
المركب (فمدفوع بان المقطوع انما هو الحم الثابت للذات ف حال العنبية لا مطلقا حت ف حال الزبيبية، إذ هو ف هذا الحال
مشوك لا مقطوع، و المستصحب هو هذا الحم الضمن الفرض الثابت للذات ف حال العنبية و بقائه مشوك لا مقطوع. (نهاية

الأفار ف مباحث الألفاظ، ج‌4قسم‌1، ص: 167)

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین



فنقول: ربما يناقش كما ناقش المحقّق العراق (قدس سره) ف هذا البيان بأنّ الاستصحاب لو كان يشترط ف جريانه [1] ـ 
وجود موضوع ومحمول ف الخارج، بحيث يون المستصحب شاغً لصفحة الوجود، وقلنا: إنّ هذا لا يون إ بعد فعلية
الموضوع فيف يجري استصحاب عدم النسخ وبقاء الجعل مع أنّه‐ أيضاً‐ ليس أمراً ف صفحة الوجود لعدم فرض فعلية

الموضوع.

وكأنّ هذا الإشال مبن عل تصور أنّ الميرزا (رحمه اله) يعتبر ف جريان الاستصحاب أن يون المستصحب أمراً خارجياً
وجودياً، لنّه قد اتّضح أنّه لا يقصد هذا المعن، وإنّما مقصوده ما ذكرناه من أنّ المستصحب لا بدّ وأن يون أمراً يعقل تعلّق
لا شكّ ف ة. وهقضايا ثلاث: إحداها: القضية الحقيقة الجعلي وهنا لا توجد إ ،ة يترتّب عليها أثر عملون قضياليقين به، وي
بقائها. والثانية: القضية الفعلية الخارجية. وه لا يقين بحدوثها. (مباحث الأصول ‐قواعد ( قاعده ميسور قاعده لاضرر )، ج‌7،

ص: 389)


