
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 7

در تاریخ ۲۱ اردیبهشت ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 94 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصهای از مباحث جلسهی قبل

ملاحظه فرمودید این روایات که دلالت بر نه یا عدم جواز بیع ما لیس عندک است به نظر مرسد در این روایات ی تواتر
اجمال هست.

تواتر اجمال و نظر استاد محترم در این رابطه

در بحث تواتر اجمال در جای که 10 ـ 15 تا روایت داریم بعض صحیح و بعض ضعیف، اینجا مسلّم مشود ادعای تواتر
اجمال کرد و ما نحن فیه هم همینطور است، بعض از روایات صحیحه است و بعض دیر غیر صحیحه، لذا مشود ادعای
تواتر اجمال کرد. اما به ذهن مآید که حتّ اگر در ی جای تمام روایات هم ضعیفه باشد؛ در آنجای که در میان روایات
بعض از روایات صحیحه باشد و بعض ضعیفه، اینجا مسلّم مورد ادعای تواتر اجمال هست. مگوییم بعید نیست جای که
تمـام روایـات هـم ضعیفـه باشـد امـا ایـن همـه روایـات ضعیفـه بـرای انسـان اجمـالا علـم ایجـاد مکنـد کـه یـ چیـزی از امـام

معصوم(عليه السلام) صادر شده ولو تمامش هم ضعیفه باشد.

مخواهیم عرض کنیم در چنین موردی هم امان ادعای تواتر اجمال هست، حالا خودتان مراجعه کنید.

فرق بین تواتر اجمال و تواتر معنوی

در تواتر اجمال اخذ به قدر متیقن مکنیم مگوییم یقیناً امام (علیه السلام) این را فرموده، پس فرقش با تواتر معنوی روشن
شد. در تواتر معنوی مگوییم این معنا مشترک بین این روایات دهگانه است.

اما در تواتر اجمال 20 تا روایت داریم در روایت اول سه تا حم آمده، در روایت دوم دو تا حم آمده، در روایت سوم باز سه تا
حم آمده، در روایت چهارم از آن سه تا ی آمده، پنجم و ششم ی، ما مگوییم این ی را یقیناً امام(عليه السلام) فرموده،

قدر متیقّن از این 20 تا را مگیریم، مگوییم قدر متیقّن اینها این است که امام این را فرموده.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1677
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مثلا روایات در همین جا مگوید: «لا طلاق إلا ف ملٍ، لا بیع إلا ف ملٍ، لا عتق إلا ف عتق»، حالا اگر 19 روایت دیر
داشتیم در بعضهایش دوتا از اینها آمده و در بعض هم ی آمده، در اکثرش ی مورد مشترک وجود دارد، قدر متیقن آن است

.شود تواتر اجمالگوییم امام(عليه السلام) یقیناً این را فرموده لذا این مکه همان را م

(سؤال و پاسخ استاد): گاه اوقات در تواتر معنوی هم مرویم برای اینه بخواهیم نتیجه بیریم، مگوییم این 200 تا روایت در
بحث حجیت خبر واحد داریم. این 200 روایت مثل اینه العمری و ابنه ثقتان یا خذ معالم دین از یوسف بن عبدالرحمن،
مگوییم 200 تا روایت داریم اینها دلالت دارد بر این معنای مشترک یعن حجیت خبر واحد، اصلش روشن است، اما مگوییم
کدام خبر واحد؟ اینها دلالت ندارد، وقت اینها دلالت بر این نداشت در مرتبهی بعد مگوییم اخذ به قدر متیقّن مکنیم، قدر

متیقن در جای است که عادل باشد، ول این قدر متیقن که ربط به تواتر اجمال ندارد.

در تواتر اجمال مگوییم اجمالا ی از اینها از امام (عليه السلام) صادر شده مثل اینه الآن 20 نفر مگویند فلان مرجع تقلید
این را گفت، اما این 20 نفر هیچ کدامشان بر ما شناخته شده نیست، بر ما اعتباری ندارند اما نقل مکنند، لفظشان هم مشترک
نیست و معنایشان هم مشترک نیست، مگوید این مرجع تقلید پنج تا مطلب گفت، دیری مگوید مرجع تقلید چهار تا مطلب
فرمود، او مگوید سه تا مطلب فرمود، دیری مگوید مرجع تقلید در آن جلسه ی مطلب بیشتر نفرمود، اینها همه که مگویند
هیچ کدامشان اعتباری هم ندارد، اما اینجا وقت 20 نفر از قول مرجع تقلید مطالب مختلف را مگویند برای شما یقین حاصل
مشود اجمالا ی چیزی را آن مرجع تقلید فرموده، اینطور نیست که بوییم حرف زده نشده، اینها همه تبان است بر کذب،
یعن شما در تواتر چه مگویید؟ یعن قاعدتاً تبان بر کذب محال باشد، مگوییم این 20 نفر تبانشان بر اینه بیایند ی چیزی

از قول این مرجع تقلید بویند درست نیست.

البته ی وقت هست که این 20 نفر دوم از اول شنیده، سوم از دوم شنیده، چهارم از سوم، اینها به درد نمخورد اما
اگر هر 20 نفرشان گفتند ما در مجلس مرجع تقلید بودیم این را فرمود، هر کدام ی چیزی مگویند، اینها هیچ کدام بر ما اعتبار

ندارند.

ما مگوییم پس ما یقین پیدا مکنیم ی چیزی را این مرجع تقلید فرموده، قدر متیقن از اینهاست، مگوییم او گفت پنج تا
مطلب و دیری گفت چهار تا مطلب، آنه قدر متیقّن بین این مخبرین هست این ی مطلب است، به همان اخذ مکنیم این

.شود تواتر اجمالم

بررس امر ارشادی یا مولوی بودن «لا تبع»

ارشاد به فساد، این نه ظهور در ارشاد دارد یعن کند از آنچه در نزد انسان نیست. نهم لا تبع ما لیس عندک، روایت نه
در معاملات دلالت بر فساد دارد یا ندارد، در اینجا امام یا رسول اکرم(صل ه نهظهور در فساد دارد. ما چه قائل شویم به این
اله عليه و آله) ارشاد به فساد مکند. مثل بیع وقت النداء نیست که بوییم فقط حرام است اما فاسد نیست، جای که نه مآید
و نسبت به ی از شرایط صحت معاملات اشاره دارد، مثل اینه مگوید نه مکند از چیزی که مجهول است معامله نن.
معامله با کس که عقل ندارد نن، اینها به معنای این است که ی از شرایط صحت معامله را بیان مکند. اینجا رسول خدا در

مقام ی از شرایط است یعن بیع ما عندنا صحیح است.

حالا ما عنده مسلّم معنای ظاهریاش اراده نشده که بوییم در نزد من از جهت فیزی، بوییم «لا تبع ما لیس عندک» چیزی
که الآن در نزد توست بفروش، چیزی که در نزد تو نیست را نفروش، این کنایه است. کنایه از این است که چیزی که مال تو



نیست، مل تو نیست، ما لیس عندک یعن تو مالیت بر او نداری و مل تو نیست، پس روایت دلالت دارد بر آنچه مل انسان
نیست این بیعش درست نیست.

یا تعبیری که از بعض گفتند «عدم حضور مبیع عند البایع» کنایه است از عدم تسلّط بر تسلیم، قدرت بر تسلیم ندارد. چرا؟
«لعدم کونه مملوکاً له» حالا این تعبیر شاید ی مقدار فنتر باشد بوییم: ما لیس عندک به معنای این است که تو قدرت بر

تسلیم نداری، قدرت بر تسلیم نداری چون تو مال نیست، ذکر ملزوم و ارادهی لازم شده.

انسان نیست این بیعش باطل است و اطلاق هم دارد یعن که مل پس این حدیث دلالت بر بطلان بیع مال غیر دارد مال
نمگوید «لا تبع ما لیس عندک» اگر برای خودت قصد کن، بله مگوید: «لا تبع ما لیس عندک» اعم از اینه لنفس باشد یا

.باشد، روایت اطلاق هم دارد. این وجه استدلال به این روایات بر بطلان فضول للمال

اشال اول بر استدلال به این روایت

است و منجبر هم نیست، یعن ال که شده این است که این «لا تبع ما لیس عندک» سندش درست نیست، این عاماولین اش
اصحاب نیامدند بر طبق این فتوا بدهند.

جواب این اشال این است که اگر ما گفتیم تواتر اجمال دارد، تواتر اجمالاش قدر متیقّنش یا «لا بیع الا ف ملٍ» است یا «لا
تبع ما لیس عندک» است، این مسلّم قدر متیقّنش است، لذا اشال از حیث سند نمشود در اینجا مطرح کرد. و لذا مرحوم

شیخ هم در ماسب و ... مگوید مستفیض است ول اشال از حیث سندی نباید در اینجا وارد کرد.

اشال دوم

در بحث دلالت مرحوم شیخ انصاری نخست دو استظهار کردهاند.

[1] مفرماید این کلمهی ما موصول، مراد عین شخصیه است و مراد از بیع ظهور در بیع لنفسه دارد. مفرماید: چون اجماع و

نص داریم بر جواز بیع کل، چیزی که آدم معین نند کلّ باشد بوید من ی تُن گندم کل را به شما فروختم همه مگویند
.نهی خارجیه که مال تو نیست، این یآن عین شخصیهی معی فرماید لا تبع ما، یعنم صحیح است و اجماع داریم. پس وقت
لا تبع ظهور در این دارد که برای خودت هم مخواه بفروش، حالا این را من اضافه مکنم خود کلمهی عندک قرینه است بر
اینه این لنفسه باید باشد، ظهور در این دارد که بیع لنفسه چه اشال دارد؟ پس روایت مگوید مال شخص غیر را برای

خودت نباید بفروش. مرحوم شیخ بعد از اینه این دو تا ظاهر را مسلّم مگیرند مفرمایند دو تا احتمال وجود دارد:



احتمال اول اینه مفرمایند بوییم مراد از بیع مجرد انشاء است «لا تبع ما لیس عندک» یعن تو حق نداری چیزی که مال
شخص دیران است، مل دیری است به عنوان خودت انشاء کن. اگر این را گفتیم که مراد انشاء است به این معناست که
تو اگر این کار را کردی نه برای خودت واقع مشود و حتّ اگر مال هم بعداً اجازه بدهد برای او هم واقع نمشود، مگوید

بیع که برای خودت قرار دادی باطل است.

احتمال دوم احتمال است که مرحوم علامه در تذکره داده که مفرماید مراد از «لا تبع ما لیس عندک» این بوده که تو چیزی
هم دارد تو اول این را به مشتری بفروش را که مال ن خارجخانه معی ی مثلا که مال خودت نیست اول به مشتری بفروش

و بعد خودت از مال بخری.

مرحومه علامه مفرماید این روایات «لا تبع ما لیس عندک» به همین معناست مفرماید قرینهی ما این است که در جواب
حیم بن حزام آمده و حیم بن حزام را دیروز خواندیم که چهار تعبیر در روایتش بود که «یأتین رجل یسألن البیع و لیس عندی

أفأبیعه قال لا تبع ما لیس عندک»، به قرینهی سؤال ما بوییم مراد این است که مرحوم علامه فرموده است.

که مل نخانهی معی فرماید: چنین چیزی هم اجماع وجود دارد و هم غرر وجود دارد، باطل است. انسان یبعد شیخ م
دیری است را به مشتری بفروشد و بعد این خانه را از مالش بخرد، مرحوم علامه در تذکره جلد 1 صفحه 463 مفرماید این
بیع باطل است، «لا نعلم فیه خلافاً للغرر و لأنّ صاحبها قد لا یبیعها»، این برود به دیری بفروشد و بعد خودش از مال بخرد

ممن است مال به او نفروشد.

بعد مرحوم شیخ مفرماید: این معنای که علامه آمده برای «لا تبع ما لیس عندک» نقل کرده و بیان کرده برمگردد به مضمون
دو تا روایت خالد و یحی، ما در مسئلهی «من باع شیئاً ثم مله»، دو تا روایت از خالد و یحی هست که شیخ مفرماید کلام
علامه برمگردد به آنچه که در آنجا آمده. طبق این معنای علامه، نتیجه این است که اگر این آدم مال شخص معین دیری را به
نیت خودش به مشتری بفروشد و بعد بخواهد از مال بخرد باطل است، اما دیر دلالت بر این ندارد که اگر بخواهد خانهی
معین دیری را به عنوان المال بفروشد. اگر ما این روایت لا تبع ما لیس عندک را طبق این معنای که مرحوم علامه فرموده و
للمال لنفسه فروخت باطل است، اما اگر فضول گوید اگر فضولکند معنا کردیم فقط مشیخ هم همین معنا را اختیار م

فروخت دیر دلالت بر بطلان ندارد.

باید کلام محشین ماسب را ببینید، حواش مرحوم سید، ایروان و ... را ببینید که بالأخره با این روایات چه باید بنیم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ و الجواب عن النبوي: أو: أنّ الظاهر من الموصول ه العين الشخصية؛ للإجماع و النص عل جواز بيع الل، و من
البيع البيع لنفسه، لا عن مالك العين، و حينئذٍ فإما أن يراد بالبيع مجرد الإنشاء، فيون دليً عل عدم جواز بيع الفضول لنفسه،
ّه، قال: لأنّه صلليشتريه من مال يمض ا أن يراد ما عن التذكرة من أن يبيع عن نفسه ثمفلا يقع له و لا للمالك بعد إجازته. و إم
اله عليه و آله و سلم ذكره جواباً لحيم بن حزام، حيث سأله عن أن يبيع الشء فيمض و يشتريه و يسلّمه، فإنّ هذا البيع غير

.المذكور و للغرر؛ لأنّ صاحبها قد لا يبيعها، انته جائز، و لا نعلم فيه خلافاً؛ للنه
و هذا المعن يرجع إل المراد من روايت خالد و يحي الآتيتين ف بيع الفضول لنفسه، و يون بطلان البيع بمعن عدم وقوع البيع

للبائع بمجرد انتقاله إليه بالشراء، فلا يناف أهليته لتعقّب الإجازة من المالك.
و بعبارة اخرى: نه المخاطب عن البيع دليل عل عدم وقوعه مؤثّراً ف حقّه، فلا يدل عل الغاية بالنسبة إل المالك حتّ لا تنفعه
إجازة المالك ف وقوعه له، و هذا المعن أظهر من الأول و نحن نقول به، كما سيجء. (كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط ‐



الحديثة)، ج3، ص: 367)


