
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » امامت در قرآن »

در تاریخ ۰۳ اردیبهشت ۱۳۹۳

امامت در قرآن
جلسه 18 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته 

و عقد است و از طرف وئیم به معنای اهل حلشد که اگر ما در این آیه شریفه اولوالامر را ب در هفته گذشته بحث به اینجا منته
آیه به نحو مطلق اطاعت اولوالامر را واجب مکند همان طوری که ما امامیه اگر اولوالامر را به معنای معصومین علیهم السلام
مدانیم و با اطلاق این آیه شریفه مسئلهی تشریع را و اینه ائمه معصومین علیهم السلام مشرع هستند و به خوب از اطلاق آیه
استفاده مکنیم اهل سنت هم متوانند اگر گفتند مراد اهل حل و عقد است بویند آیه اطاعت اهل حل و عقد را مطلقا واجب
مداند و معنای اینه مطلقا واجب باشد این است که اگر در ی زمان مصلحت امت یا جامعه اقتضا کرد ی از احام را
کنار بذارند یا مخالفت کنند مانع نداشته باشد که البته به این بیان در کلام مرحوم علامه قدس سره نبود، اما مرحوم علامه
فرمودند اینهای که اهل حل و عقد را قائلاند در این آیه شریفه، دین را منقلب مکنند و مگویند دین به مقتضای شرایط هر
زمان باید تغییر کند، آنچه در قرآن آمده ی مثل و ی نمونهای از دین است مربوط به اجتماع آن زمان، آنچه در آن زمان نزول
اقتضا مکرده حالا هر چه زمان تغییر کرد اقتضاءات دیری پیدا کرد دین هم به حسب او تغییر پیدا مکند و از اینجا اشاره
ندارد که عرض کردم بیان استدلال م صریح مخالفت کند این مانعح با ی ه اگر مصلحت بداند حاکم اسلامکردند به این

همین است که ما در ابتدای بحث امروز عرض کردیم.
آیا فقیه متواند مشرع در دین باشد

در بحث گذشته بعض از آقایان فرمودند بالأخره شبیه آنچه که اهلسنت در مورد مصلحت دارند ما امروز در نظام جمهوری
اسلام ی مرکزی داریم به نام مجمع تشخیص مصلحت و آنجا همین کار، قوانین و احام بر اساس مصلحت تدوین مشود
و مورد بحث قرار مگیرد یا بالاتر آنچه که امام رضوان اله تعال علیه قائل بودند که من عبارت امام را یادداشت کردم که
فرمودند حومت شعبهای از ولایت مطلقهی رسول اله(صل اله عليه وآله وسلم) است و ی از احام اولیهی اسلام و مقدّم بر
تمام احام فرعیه است، فرعیه حتّ نماز، روزه و حج است. حاکم متواند در موقع لزوم مساجد را تعطیل کند یا از هر امری
چه عبادی و چه غیرعبادی که جریان آن مخالف مصالح اسلام است مادام که چنین است جلوگیری کنند. حومت متواند از
حج که از فرائض مهم اله است در مواقع که مخالف صلاح کشور اسلام دانست موقتاً جلوگیری کند. این جملهای که امام

در اواخر حیاتشان فرمودند آن زمان هم خیل بازتاب زیادی داشت و خیل هم مورد بحث و تأمل قرار گرفت.

حالا سؤال اصل این است که در فقه شیعهی ما روی نظریه ولایت مطلقهی فقیه، فقیه اگر مصلحت دانست نماز یا روزه را
تعطیل کند، حج را تعطیل کند، این چه فرق کرد با آن مصلحت که اهل سنت قائلاند و کتابهای اصولشان از مسئلهی مصالح

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1684
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


و انواع مصحلت پر است، با او چه فرق کرد؟ این همان شد.

مخواهیم اشارهای به جواب از این سؤال داشته باشیم ولو اینه نمشود در ی زمان خیل کوتاه این را بررس کرد خودش
نیاز به دهها جلسه دارد اگر بخواهیم ابعادش را به صورت کامل بررس کنیم، حالا ان شاء اله ی وقت خدا توفیق بدهد ما این

بحث را در اصولمان به صورت مستوفا مورد بحث قرار میدهیم.

عناوین که در این بحث باید به آن مراجعه کنید چند بحث است؛ ی بحث ارتباط پیدا مکند به مسئلهی ولایت مطلقه فقیه، ما
در روایات داریم ائمه ما فرمودند آنچه که خدای تبارک و تعال تفویض به نب(صل اله عليه وآله وسلم) فرموده فوضه إلینا، به
ما هم تفویض کرده. یعن اگر خود رسول خدا به عنوان مشرع مطرح بود ائمه طاهرین به عنوان مشرع هستند، حالا سؤال اول
این است که آیا فقیه متواند مشرع در دین باشد بوئیم ادلهی ولایت مطلقه فقیه اقتضا مکند که فقیه هم مانند ائمه باشند. حالا
بعضها ائمه را مشرع نمدانند مگویند شارعیت به خود رسول اکرم(صل اله عليه وآله وسلم) ختم شد و ائمه علیهم السلام
عنوان مبین را دارند، عنوان کاشف را دارند، اینها معدن علم نب هستند و علم نب به اینها واگذار شده، همین اندازه، اما

خودشان دیر مشرع نیستند.

اینها وارد این بحث نمشوند، پس آنهای که مشرع مدانند ی از بحثهای مهم این است که آیا ادلهی ولایت این مقدار اقتضا
دارد و توسعه دارد، این منصب را برای فقیه هم قرار مدهد یا نه؟ این ی بحث، که باید وقت بحث ولایت فقیه را مگذرانید

حتماً ببینید این بحث باید مطرح بشود و به نتیجهای برسید.

اما بحث دوم این است که ما در فقه خودمان بالأخره از قدما تا متأخرین ی چیزی به نام مصلحت داریم، هم در موارد
شخص داریم و هم در موارد کلّ و آنچه که مربوط به حومت است. در موارد شخص داریم مال صب را اگر ول مصلحت
دید متواند بفروشد اما اگر مصلحت نبود نمتواند بفروشد، دختر صغیره را اگر ول مصلحت دید متواند به تزویج درآورد اگر
مصلحت نبود نمتواند به تزویج درآورد، یا در موارد زیادی اگر شما ی جهت از مطرح شدن مصلحت در فقه را ببینید
اینهاست، این اصلا بحث ندارد و از محل نزاع خارج است. چرا؟ دلیلش هم این است که خود ائمه معصومین علیهم السلام خود
ادلهی اولیه ما، خودش آمده منوط به مصلحت کرده که اگر صغیره مصلحت بود ول او را تزویج کند، اگر مال صب مصلحت

بود ول او را به دیری بفروشد.

یادم مآید ی بحث مهم در کتاب البیع داشتیم که آیا ول متواند مال صب را به کس قرض بدهد، مضاربه بدهد یا نه؟ یا
خودش متواند قرض کند، خودش متواند مضاربه کند یا نه؟ که این بحثهای مهم هم هست. پس ی سری مواردی که
بحث مصلحت مربوط به موارد جزئیه است و در متون دین و روایات هم وجود دارد که خود ائمه، خود شارع آمده منوط کرده

ی عمل را به عنوان مصلحت، این از محل نزاع خارج است.

آنچه امام فرمودند این است که آیا در حومت حاکم بر اساس ی مصلحت متواندی حم را تشریع کند؟

آنچه محل نزاع است این است که 1) آیا فقیه متواند ی حم موقّت را تشریع کند یا نه؟ 2) آیا فقیه متواند بر اساس
مصلحت ی حم را تعطیل کند یا نه؟ 3) در مقام تزاحم بین احام فقیه باید چار کند؟ این سه تا محور اصل بحث هستند.
عاند با این فرق دارد. به این معناست که امام(عليه السلام) یکه ما گفتیم ائمه مشر همین جا این را عرض کنم آن مطلب اول
حم را دائماً و للجمیع و إل یوم القیامة مخواهد تشریع کند، یعن همانطوری که رسول خدا(صل اله عليه وآله وسلم)
تشریع داشت امام معصوم هم دارد و آنجا بحث مکنیم آیا این منصب به فقیه مرسد یا نه؟ اما این نته را من همین جا عرض
کنم که قطعاً این منصب به فقیه نمرسد برای اینه از مقومات مشرعیت و شارعیت این است که آن شارع شارعٌ لجمیع الناس



باشد إل یوم القیامة باشد، بالأخره کس که مخواهد ی حم را تشریع کند قبلش باید ی چنین منصب داشته باشد، رسول
مح تواند ییوم القیامة، م لجمیع الناس و ما أرسلناک إلا کافةً للناس إل رسول خاتم نب (ه عليه وآله وسلمال صل)خدا
ائمه ما علیهم السلام هم این جهت در آنها بوده یعن .م دائمهم تشریع کند برای همهی بشر تا روز قیامت به عنوان ح
امیرالمؤمنین امام لجمیع الناس حتّ بعد الحیاة إل یوم القیامة، امام حسن(عليه السلام) امام لجمیع الناس إل یوم القیامة، این
منصب این اقتضا را دارد که ی حم را به عنوان دائم تشریع کند ول فقیه چنین خصوصیت ندارد بله فقیه مربوط به زمان
تواند ،فقیهحال این نم ای شود بقای بر او مطرح کرد علاز شرایط م خودش است و بعد از زمان خودش، حالا در برخ

لجمیع الامة إل یوم القیامة نیست که بخواهد ی حم دائم تشریع کند، لذا این بحث دیری است.

اما سؤال اول این است که آیا فقیه متواند بر اساس مصلحت ی حم را موقّتاً تشریع کند یا خیر؟ ما وقت مگوئیم حم
حومت فقیه وقت که عنوان حاکم را دارد به عنوان الحاکم این حمش مطرح مشود وقت عنوان حاکم را ندارد به عنوان
همان اصطلاح فقه حم فقیه مطرح مشود، آیا فقیه اگر مصلحت تشخیص داد متواند ی چیزی که حلال بوده موقتاً حرام
کند یا حرام بوده موقتاً حلال کند؟ یا اصلا ی چیزی که سابقهای در دین هم ندارد یا مباح بوده بیاید حلال یا حرام کند به
صورت موقت؟ مثلا در زمان امیرالمؤمنین علیه السلام حضرت زکات را برای اسب جعل کردند اما در زمان رسول خدا نبوده.
ی روایت هست در کتاب البیع یادم هست مورد بحث قرار گرفت ظاهراً امام باقر یا امام صادق مفرماید جدّ ما امیرالمؤمنین

بعض از این گروهها را (مثل خیاط و ...) ضامن قرار مداد ول من این کار را نمکنم و ضامن قرار نمدهم.

حالا بوئیم فقیه آیا متواند تشریع کند؟ مثلا تشریع کند وجوب مالیات را، غیر از بحث خمس و زکات و ... بفرماید بر مردم
واجب است که اینقدر مالیات بدهند، این اولا حمش موقت است یعن آنچه که فقیه انجام مدهد ما مگوئیم این تشریع است
ول تشریع موقّت است و ثانیاً منوط به وجود مصلحت است، مادام که مصلحت وجود دارد باید این کار انجام شود و

همچنین سؤال دوم این است که آیا متواند بعض از احام را تعطیل کند، بفرماید مصلحت نیست فعلا حج انجام شود.

محور بحث تزاحم است؛ در بحث تزاحم هیچ تردیدی وجود ندارد که اگر ی از احام اسلام با حم دیر تزاحم پیدا کرد، ما
باید اهم و مهم کنیم، اهم را باید مقدم بر مهم کنیم عند التزاحم، وقت ی زن مریض است دکتر مرد باید او را ببیند، باید تمام
بدن او را ببیند، نمتوانیم بوئیم نامحرم است و طبیب نباید نامحرم را ببیند، این روی قاعدهی تزاحم بر طبیب جایز است دیدن
این بدن، تماس با این بدن، معاینهی این بدن اشال ندارد و ما موارد زیادی در بحث تزاحم داریم. حالا ی مقدار بالاتر که
بیائیم این است که اگر دو تا حم با هم تزاحم پیدا کردند حقوق الناس با حقوق اله با هم تزاحم پیدا کرد حق الناس مقدم است،
اگر کس دین و قرض دارد از آن طرف هم حج هم مستطیع است باید دینش را بدهد و حق رفتن به حج ندارد، ولو روایات هم در

این زمینه وجود دارد.

در موارد تزاحم تقریباً بحث نیست، اگر تزاحم به وجود بیاید بین الاحام اینجا فقیه که نه، حتّ عدول مؤمنین هم متوانند این
کار را انجام بدهند! البته اگر تشخیص اهم روشن باشد، در مواردی که تشخیص اهم روشن است مانع ندارد. در تعطیل کردن
احام، تعطیل کردن بر اساس تزاحم مانع ندارد یعن همانطوری که امام فرمودند اگر امر دائر باشد بین اینه ما ی حم
جزئ اسلام را حفظ کنیم یا اساس اسلام را، اینجا روشن است که اساس اسلام مقدم است. اگر بیائیم بین حفظ ی حومت و
حفظ حج و وجوب حج، اگر تزاحم برقرار شد اینجا فقیه متواند برای حفظ حومت اسلام حج را موقتاً تعطیل کند، عرض
کردم هر کاری فقیه مکند کلمهی موقت حتماً باید در آن مفروض باشد، هیچ وقت هیچ متفقّه و هیچ دیوانهای نمگوید که
که از پشت کوه هم بیاید چنین حرف الابد جعل کند مانند ائمه معصومین علیهم السلام، این آدم را ال مح تواند یفقیه م
نمزند، اما حم موقت. همهی بحثها در موقت است و این دو تا یعن آن موردی که تزاحم وجود دارد که مسئلهی تعطیل
کردن هم گفتیم اگر منجر و بر اساس تزاحم باشد این مشل ندارد، در همین جا اهل سنت ی حرفهای دارند که خیل عجیب

و غریب است.



یعن اگر انسان برود در باطن فقهشان به مراتب خشنتر (به حسب آنچه که بعض تلق مکنند) دیدم در ی جا در شرح نهج
البلاغه ابن اب الحدید مگوید مال بن انس قائل است به اینه یجوز للإمام، امام که اینها مگویند یعن حاکم، أن یقتل ثلث
الامة لإصلاح ثلثین، ی سوم مردم را بشد برای اینه دو سوم مردم در مصلحت باشد، برای مصلحت دو سوم، ی سوم را

بشد که این نه بر اساس عقل است و نه بر اساس تزاحم است، هیچ کدام وجود ندارد.

بحث تزاحم اصلا .دهد، یرا فقیه تشخیص م مصلحت عموم آید روی آن فرض اول، فرض اول این است که یفقط م
هم وجود ندارد، دو. اما ی مصلحت عموم تشخیص مدهد. باز همین جا این نته را عرض کنم که در کلمات فقهای ما بین
مصلحت و ضرورت گاه اوقات خلط شده، اگر ی عمل مصداق برای ضرورت پیدا کرد اصلا بحث ندارد. اکل میته عند
الضرورة و الاضطرار جایز است، ما من حرام إلا و قد أحلّه اله ف فرض الإضطرار ، اصلا بحث فقیه و ... لازم نیست اگر

ضرورت ،اضطرار در کار آمد، ارتاب این حرام عقاب ندارد و اجازه داده شده.

نباید بین مصلحت و ضرورت خلط کنیم، اینه الآن دارم در فرض اول مگویم این است که اگر ی فقیه مصلحت جامعهی
چه؟ مصلحت یعن وجود ندارد، دو. اما مصلحت است. حالا مصلحت یعن ضرورت .نیست، ی مسلمین را دید اما تزاحم
اینه نفع به حال عموم مردم دارد مثل همین تشریع مالیات، این مصلحت برای عامه مردم است. آیا اینجا فقیه متواند این را
جعل کند یا نه؟ بله، به عنوان ی حم موقت متواند این را جعل کند و اشال ندارد و بلا اشال ادلهی ولایت فقیه اینجا را
مگیرد، لن بحث این است که بین این کار فقیه و آنچه که اهل سنت دارند چه فرق هست؟ یعن سؤال که هفتهی گذشته
بعض از اقایان داشتند این است که حالا اگر فقیه بر اساس مصلحت این کار را کرد اهل سنت هم بر اساس مصلحت مگویند
فرض کنیداز خلیفهی اولشان که شروع کرد بعض از آنچه را که رسول خدا حلال کرده بود را حرام کرد بر اساس مصلحت! یا
مثال روشنتری را عرض کنم؛ امروز دیرکرد که مصداق روشن ربا است، ما که دنبال کردیم مجمع تشخیص مصلحت مجوزش
فقیه است، حالا آیا فقیه در موردی که ی تش به انتخاب ولفقیه است و مشروعی را داده، مجمع تشخیص هم از طرف ول
مصلحت عموم مداند متواند ی حرام را بر خلافش حم کند بوید فعلا لازم است، این ربا گرفتن و دادش حرام است و
این حرمتش هم از ضروریات است فعلا در ی شرایط موقت مانع ندارد که این خودش خیل مسئلهی مهم است که اینها
دیرکرد را ولو مدانند که ربا است اما مگویند از طرف ول فقیه یعن به وسیله و واسطهی مجمع تشخیص مصلحت اینطور

شده.

فرق میان مصلحت که ما در فقه شیعه داریم و مگوئیم فقیه بیاید بر اساس آن ی حم کند با آن مصلحت اندیش که عامه
دارند و ی عنوان دارند به عنوان مصالح مرسله، فرق اصلاش در این است که آنها به عنوان حم اول و حم دائم مطرح
مکنند ول آنچه که در فقه ما هست شاید اصلا بوئیم قطعاً حم اول نیست این را بدانید چون از ویژگهای حم اول تداوم
کند این است که این دائمکه فقیه م ومتم حنیست. از خصوصیات این ح ه دائمبودن است، این و دائم است همیش
نیست موقت است، لذا پس به عنوان حم اول نمتواند مطرح باشد، پس این فرق مهم بین آن مصلحت که شیعه دارد و آن

مصلحت که اهل سنت دارد.

بعبارة اُخری مصلحت که اهل سنت دارند به عنوان ی از منابع استنباطشان است، مگویند در کنار قرآن و سنّت این
مصلحت از منابع استنباط است، مصالح مرسله، اما در فقه ما به عنوان منبع استنباط نیست، ی حم موقت است لمصلحة
العامة موقتاً فقیه او را جعل مکند، حالا این ی فرقه اجمال. اگر خواستید ی جلسه دیر راجع به این موضوع نات را

عرض مکنم ان شاء اله.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


