
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۱۴ اردیبهشت ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 91 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

به مناسبت روز تجلیل از مقام شامخ استاد 

به لطف خدا و عنایت خدا هیچ این عنوان در ذهن من خطور نرده که نسبت، نسبت استادی و غیر استادی است و واقعاً هم
این هم از لطف خداست و حوزههای ما همیشه همینطور بوده، بزرگان ما همیشه همینطور بودند.

خواندم، گاه اسب را پیش ایشان به صورت خصوصکه ما عمدهی م ه پایانمن یادی کنم از استاد بزرگمان مرحوم آیت ال
اوقات در درس زیاد اتفاق مافتاد اشال مکردیم، در اشال کردن هم طول مدادیم و به زودی هم رها نمکردیم اما این مرد
بزرگ در تعابیرش یادم هست گاه اوقات تعبیر مکرد مولانا، برای من خیل عجیب بود که ما ی بچه طلبهی معمول و ایشان
هم ی مرد میانسال یا در آستانهی پیری بودند، این تعبیر را نسبت به ی شاگرد خودش مکند و برای ما واقعاً درس بود و فرا
گرفتیم که باید این درس و بحثها روی این روابط باشد که هم گوینده این باشد که ی واقع را کشف کند و ذهن مخاطب را به
آن واقع برساند، غیر از این نباید چیزی باشد، اگر خدای نرده غیر از این چیزی در ذهن انسان بیاید این آغاز سقوط انسان

خواهد بود.

من خدا را شاکر هستم که در دوران تدریس که فر مکنم از همان حدود سال 60 و 61 که شروع کردیم معالم را در مدرسه
رضویه چهار سال و چهار دوره یا شاید هم پنج دوره تدریس کردیم و بعد آرام آرام درسهای دیری که خداوند توفیق داد ی از
توفیقات که خداوند شامل حال ما کرد حضور فضلای قوی، برجسته و مستعد که ما در محضرشان بودیم که واقعاً این عنایت
بسیار بزرگ است که خداوند به انسان مکند، این سبب مشود انسان شوق پیدا کند و زحمت بیشتری بشد، در حوزهی ما
ی استاد، زمان موفق است که شاگردان خوب و قوی داشته باشد، استادی که شاگردهای قوی نداشته باشد خودش هم
نمتواند به دقایق واصل شود، این را هم عرض کردم برای اینه واقعاً شما منّت بر ما دارید و بر من حق پیدا کردید و این را
اعتراف مکنیم و خیل روشن اعتراف مکنیم و ان شاء اله خداوند توفیق بدهد همهی این زحمات را مقبول خودش قرار بدهد

و این تلاشها تلاشهای باشد که مورد رضایت خداوند قرار بیرد ان شاء اله.

  الات امام قدس سره بر مرحوم محقق همدانادامه اش

بحث ما در اشالات امام قدس سره بر مرحوم محقق همدان بود، در جلسه گذشته اشال اول امام را ذکر کردیم و همان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ملاحظهای که قبلا در فرمایش امام داشتیم گفتیم همان ملاحظه بر این اشال اول وارد است و در نتیجه به نظر ما اشال اول
اشال تام نیست، ببینیم حالا اشال دوم امام چیست؟

اشال دوم

[1]

مفرمایند این فرمایش مرحوم محقق همدان مبتن بر این است که ما بوئیم طهارت، حلیت، جواز صلاة در ی لباس، خود
این از احام مجعوله باشد. بعد بوئیم اگر عدم تذکیه را استصحاب کردیم با عدم تذکیه نتیجه مگیریم عدم طهارت را، عدم
حلیت را، عدم جواز صلاة را. در حال که مفرمایند اصلا طهارت مجعول نیست، حلیت مجعول نیست، آنچه که مجعول است
عبارت از نجاست است، شارع آمده اینجا جعل نجاست کرده برای دم، نه اینه بوئیم جعل طهارت کرده برای آب، نه! جعل
کرده نجاست را برای دم، جعل کرده حرمت را برای این لحم، فرموده اگر لحم این چنین شد خوردن آن حرام است و حرمت

را جعل کرده.

یا بطلان صلاة را در لباس غیر مأکول لحم جعل کرده، به عبارت دیر مفرماید در ما نحن فیه نجاست عنوان مانعیت را دارد،
کلام شما مرحوم محقق عراق بر این اساس است که تذکیه سببیت دارد برای طهارت و حلیت، برای جواز صلاة، بعد
مفرمائید اصل عدم حدوث این سبب است و اصل این است که این سبب یعن تذکیه حادث نشده، وقت تذکیه حادث نشد
نتیجه این است که این طاهر نیست، حلال نیست و نماز خواندن در آن صحیح نیست. کلام شما مرحوم عراق مبتن بر این
است که خود تذکیه سببیت داشته باشد برای جعل طهارت، سببیت داشته باشد برای جعل حلیت، در حال که ما به شما
مگوئیم طهارت و حلیت مجعول نیستند و سبب هم لازم ندارند، آنچه که هست این است که نجاست مانعیت دارد، آنچه که
هست این است که نجاست مانع از طهارت است و شارع نجاست را جعل کرده، حرمت را شارع آمده برای این گوشت جعل

کرده نه حلیت را.

نتیجه مگیرند پس ما اصلا چیزی به نام اصالة عدم حدوث سبب الطهارة نداریم، شما آمدید اینجا اصالة عدم التذکیه درست
گوئید اصالة عدم التذکیة به این معناست که تذکیه سبب است و ما شکردید و این را برگرداندید با این تحلیل خودتان، م
مکنیم این سبب حادث شد یا نشد؟ اصل عدم حدوث سبب است، این در فرض معنا دارد که ما طهارت و حلیت را مجعول
بدانیم و بوئیم شارع تذکیه را سبب برای اینها قرار داده، در حال که تذکیه سبب برای اینها نیست، این با تذکیه پاک نمشود، با
تذکیه خوردنِ این حلال نمشود بله اگر میته بود عنوان حرمت را پیدا مکند، عنوان نجاست را پیدا مکند شارع مگوید من
در بعض از فروض برای این گوشت نجاست را جعل مکنم، حرمت را جعل مکنم در نتیجه دیر چیزی به نام اصالة عدم

التذکیه نداریم و با این اشال مفرمایند این لا اصل لها، اصلا اساس برای این اصل نیست.

در ضمنش هم مفرمایند حیوان که قابلیت تذکیه دارد این حیوان را یعن تقریباً ی شاهدی برای فرمایش خودشان مآورند، تا



اینجا ادعا بود. تا اینجا به امام عرض مکنیم شما ی ادعای فرمودید مفرمائید الطهارة لیست مجعولة، الحلیة لیست مجعولة،
التذکیة لیست سبباً للطهارة و الحلیة این ی ادعاست، شما چه شاهدی برای مدعای خودتان دارید، شاهدی که اقامه مکند
مفرمایند حیوان که قابلیت تذکیه دارد اما هنوز ذبح نشده، آیا این حیوان طاهر هست یا نیست؟ اگر شما بخواهید بوئید تذکیه
سبب برای طهارت است پس تا تذکیه نیاید طهارت نباید بیاید، در حال که همین حیوان زنده، همین گوسفند که قابلیت تذکیه
دارد اما هنوز ذبح نشده این یونُ طاهراً، شاهدش چیست؟ مفرماید شاهدش این است که تجوز الصلاة معاً لو فرض حمله بل
لبثه، اگر  آدم بتواند این را در نماز حمل کند و این گوسفند را به دوش بیندازد آیا حمل نجس کرده؟ یا اگر بتواند این را به
صورت لباس برای خودش قرار بدهد ی حیوان اینقدر تربیتش کرده که در سرما صاحبش را در برمگیرد که گرمش شود، به
صورت لبث بشود برای او. مفرمایند ما نمتوانیم بوئیم این طهارت ندارد چون تذکیه ندارد، طاهر است و مشل هم ندارد و

نماز در آن هم صحیح است.

بفرمائید این حیوان زنده را اگر کس چن بیندازد و گوشت از او بیرد متواند بخورد یا نه؟ مفرماید نمتواند بخورد چون
این الآن عنوان خبیث را دارد، نه اینه بوئیم چون هنوز تذکیه نیامده این نجس است و حرام است، وقت تذکیه آمد حلال و
طاهر مشود، نه! این لحم است و کندن لحم از بدن حیوان به صورت زنده خوردنش حرام نیست برای اینه این از موارد
خبائث است یا تعبیر مکنند مما لا یؤکل است، این را شاهد مآورند و مجدداً مفرمایند یقوی ف النظر ان التذکیة لیست سبباً
للطهارة و حلیة الأکل و جواز الصلاة فیه، تذکیه سبب برای طهارت و حلیت نیست بل إنّما ه الدافعةٌ لما هو سبب للنجاسة،
تذکیه مانع از نجاست مشود، تذکیه عنوان مانعیت دارد از آنه سبب برای نجاست است، سبب برای حرمت است، شما اگر
تذکیه ننید حیوان به موت حتف أنف بمیرد این موت حتف أنف را شارع سبب برای نجاست و حرمت قرار داده. تذکیه جلوی
این را مگیرد و مانعیت پیدا مکند و باز دو مرتبه مفرمایند اگر ما مراجعه کنیم به ابواب نجاسات و مراجعه کنیم به مباحث
موانع نماز، این دو بحث، روایات که در اینجا هست در همین کتاب استصحاب امام در حاشیه آدرسش را داده، مراجعه

بفرمائید ببینید این مطلب چطور است در آنجا، این هم شاهد بر این مطلب است.

باز مفرمایند و بالجملة لیس التذکیة سبباً للطهارة و الحلیة و جواز الصلاة بل عدم التذکیة المساوق لون الحیوان میتة عدم
تذکیه که مساوی با این است که حیوان میته باشد سبب لمقابلاتها، مقابل طهارت و حلیت، فأصالة عدم سبب الطهارة و الحلیة
فرمود که این حیوان اگر بخواهد طاهر باشد تذکیه سبب آن است، ش و جواز الصلاة مما لا اصل لها، که مرحوم همدان
مکنیم تذکیه این سبب آمد یا نیامد؟ اصل عدم حدوث سبب طهارت است، مفرماید این پایهای ندارد چون طهارت نیاز به

سبب ندارد، حلیت نیاز به سبب ندارد. آنه نیاز به سبب دارد نجاست و حرمت است.

باز ی عبارت دیری دارند آقایان که مراجعه فرمودند این عبارت را دقت کنید مفرماید بل لنا ان نقول مآیند روی این فرض
که حالا فرض کنیم طهارت، حلیت، جواز صلاة مجعول شرع است. تا حالا اثبات کردند که اینها اصلا سبب نمخواهند و
مجعول نیستند، مفرمایند بنا بر اینه ما فرض کنیم طهارت، حلیت و جواز صلاة مجعول است و نیاز به سبب دارد، چرا رفتید
سراغ اصالة عدم حدوث السبب؟ بله ی اصل دیری در اینجا وجود دارد و مفرماید یمن إجراء اصالة بقاء جامع السبب
المؤثر ف الطهارة و حلیة الأکل و جواز الصلاة، آن جامع مؤثر در طهارت و حلیت، آن کل را ما بیائیم در اینجا استصحابش را

جاری کنیم.

بحث را مبرند روی استصحاب کل و مفرمایند چرا شما عدم حدوث سبب را استصحاب مکنید؟ بیائید آن کلّ مؤثر و قدر
جامع که مؤثر در طهارت و حلیت و جواز صلاة است را استصحاب کنید. بعد ی تأمل دارند که وجه تأملش این است که
شما این کل را از نوع ثالث مخواهید استصحاب کنید چون فرضش اینطور مشود، اینجا دیر کل قسم ثان و قسم اول
نیست باید برود در کل قسم ثالث که بوئیم دو تا حیوان، ی حیوان یقین داریم تذکیه شده، یعن آن کلّ جامع سبب مؤثر در
طهارت و حلیت در آن هست، حالا نمدانیم آن کل در این حیوان هم هست یا نه؟ استصحاب کلاش را بنیم این از قبیل



استصحاب کل قسم ثالث است که جریان ندارد، این خلاصهی فرمایش امام قدس سره.

بررس نات در کلام مرحوم امام 

اینجا چند نته را باید در ذیل فرمایش امام بیاوریم؛ اولین نته این است که مرحوم محقق همدان که ما کلامش را مفصل نقل
کردیم در آخر کلامش آمد بحث مقتض  و مانع را آورد، آیا آنچه امام در اینجا بیان مکنند با آنچه مرحوم همدان به عنوان
بحث مقتض و مانع آورد ی است یا غیر از آن است؟ مرحوم همدان فرمود حالا اگر کس بوید ما کاری به استصحاب عدم
تذکیه نداریم، مگوئیم این حیوان مقتض برای حرمت، مقتض برای نجاست در آن هست، اگر همینطوری حتف أنف پیدا کند
و به موت طبیع بمیرد این مقتض برای نجاست است، پس مقتض برای نجاست و برای حرمت در آن وجود دارد، نمدانیم
مانع به نام تذکیه آمده یا نه؟ اصل عدم مانع است، اصل این است که این تذکیه نبوده و مانع هم وجود ندارد، این هم ی از
راههای است برای اینه ما بوئیم این حرام است، بوئیم مقتض موجود نسبت به مانع هم اصل عدم را جاری مکنیم و

قاعدهی مقتض و مانع را در اینجا پیش بشیم.

مرحوم همدان فرمود بله این راه هم مشود منته ما این را به عنوان ی مبنا قبول نداریم، ما قاعدهی مقتض و مانع را قبول
نداریم، ول اصل اینه تذکیه را در آنجا مرحوم همدان مانع از حرمت قرار داد، اینجا امام مفرمایند آنچه که جعل مشود
یعن باز در کلمات همدان بوئیم ایشان هم مگوید اصل اول روی همان اقتضاست، اقتضا هم روی حرمت است یعن آنه
جعل شده حرمت است، آنه جعل شده نجاست است و این اقتضای نجاست را دارد باید ببینیم ی چیزی که مانع از این
اقتضا هست وجود دارد یا نه؟ اما آنچه امام در اینجا بیان مکنند فرقش با کلام همدان این است یعن کس نوید کلام امام را
خود همدان که فرموده حرمت مجعول است، چون گفته خود این حیوان مقتض برای حرمت و نجاست است، یعن حرمت و

نجاست را مجعول مداند.

روی کلام مرحوم همدان هر دو طرف مجعول است، دارم فرق کلام همدان و کلام امام را عرض مکنم، طبق کلام مرحوم
محقق همدان هم حرمت و نجاست مجعول است و هم طهارت و حلیت مجعول است، هم حرمت و نجاست نیاز به سبب دارد و
هم طهارت و حلیت نیاز به سبب دارد، وقت هر دو مجعول شدند شارع باید برایش سبب قرار بدهد اما طبق این تحقیق که امام
فرمودند، امام مفرمایند حرمت و نجاست نیاز به جعل دارد اما طهارت و حلیت دیر نیاز به جعل ندارد. فرق مهم بین کلام
امام و کلام همدان در همین مطلب است که روی کلام امام و همدان در حرمت و نجاست هر دو مشترکاند که مجعول است
اما طهارت و حلیت، امام مفرمایند اصلا نیاز به سبب ندارد و ی چیزی خود به خود پاک است، این آب که الآن پاک است
سبب نمخواهد، این حیوان که الآن پاک است سبب نمخواهد، طهارت سبب نمخواهد، طهارت مجعول نیست. آنچه مجعول

است و نیاز به جعل دارد نجاست است، پس این را هم به عنوان فرق کلام امام و کلام همدان دقّت کنید.

نته دوم اینه طبق فرمایش امام کل شء طاهر، دیر نباید بوئیم در مقام جعل طهارت است، کل شء حلال نباید بوئیم در
مقام جعل حلیت است بله شارع قاعده مدهد مگوید مادام که علم به سبب نجاست نداری، مادام که علم به سبب حرمت
نداری بر همان عنوان اول خودش باق است، طاهر، حلال، نه اینه شارع بوید این طاهر را الآن برایش طهارت جعل مکنم.
طبق فرمایش امام در مشوک الطهارة شارع نمآید طهارت را جعل کند بله مگوید اگر سبب نجاست نبود شما احام
نجاست را بر آن بار نن، در مشوک الحلیة نمآیند حلیت را برای این مشوک جعل کند مفرماید اگر سبب حرمت نبود

احام حرمت را برایش بار نن، این لازمهی فرمایش امام است.

در باب طهارت و نجاست برگردید به بحث پارسال، در ی بحث که بحث خیل خوب هم بود و مرحوم محقق اصفهان هم
خیل به این بحث پرداخته بود، ی بحث هست که آیا طهارت و نجاست از امور واقعیه و توینیهی اشیاء است یا از امور جعلیه



است، وقت شارع مگوید الدم نجس این دارد اخبار مکند از ی واقعیت در این دم، نجاست دیر ی امر جعل اعتباری
نیست کما اینه طهارت هم ی امر جعل اعتباری نیست، برخ همین عقیده را دارند که در باب طهارت و نجاست شارع آمده
اخبار از واقع کرده، کشف الواقع کرده، نه اینه بیاید طهارت را جعل کند یا نجاست را جعل کند، اگر کس قائل شد به اینه
طهارت و نجاست از اوصاف واقعیهی توینیهی اشیاء است، نوبت به بحث امروز نمرسد، اما اگر اینه امام الآن دارند این
مطلب را مگویند باید ملاحظه کنیم ببینیم مبنای امام آنجا چه بوده؟اگر کس در آنجا قائل شود طهارت و نجاست از اوصاف
توینیه و واقع اشیاست دیر مجال برای این بحث نیست. این بحث در صورت مجال برایش هست که ما هم طهارت و هم
نجاست را قابل جعل بدانیم منته امام ی تحقیق دارند که مگویند طهارت نیاز به سبب ندارد حلیت نیاز به سبب ندارد آنچه

نیاز دارد حرمت و نجاست است.

آیا این اشال دوم امام تام است یا نه؟ همان آدرس که آنجا دادم به ابواب نجاسات و موانع صلاة مراجعه کنید که فردا توضیح
بیشتری بدهیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ   الاستصحاب ؛ النص ؛ ص108
و فيه مغالطة خفية؛ لأنَّ سلب الموت المقرون بالشرائط، الأعم من سلب الحيوان و سلب الموت و سلب الاقتران بالشرائط، لازمه
سلب حلّية اللّحم و طهارته، الأعم من سلب اللحم‐ كما ف حال عدم الحيوان، بل ف حال حياته؛ لأنَّ اللّحم غير الحيوان‐ و من
سلب الحلّية و الطهارة عنه، و هذا سلب بنحو السلب المحمول، و لازمه العقل سلب الرابط ف حال تحقّق اللّحم؛ أي بعد زهوق
روح الحيوان، فأصالة عدم سبب حلّية اللّحم لا تثبت أنَّ اللّحم ليس بحلال إ بالأصل المثبت؛ لأنَّ لازم أصالة عدم سبب الحلّية؛
إل هذا العدم الأزل من انتفاء الحيوان و اللّحم، و إذا استمر أي عدم الموت المقرون بالشرائط انتفاء حلّية لحم الحيوان، الأعم
زمان وجود اللّحم يون لازمه صدق السالبة المحصلة بسلب المحمول، و هو لازم عقل.هذا مضافاً إل‌ إمان منع كون الطهارة
‌حتاج إلة، بل المجعول المة الخاصيفيبة عن زهوق الروح بالسبام المجعولة المء من الأح‌ش و الحلّية و جواز الصلاة ف
السبب هو النجاسة و الحرمة و مانعية الميتة من الصلاة ف أجزائها، عل إشال ف حلّيةالأكل.أ لا ترى‌ أنَّ الحيوان القابل للتذكية
حين حياته يون طاهراً بلا إشال، و تجوز الصلاة معه لو فرض حمله بل لبسه، و لا دليل عل عدم حلّية أكله من جهة كونه غير
مذك، بل الحرمة لو كانت فه من جهة كونه مما لا يؤكل و من الخبائث، مع أنَّ الموت المقرون بالشرائط مسلوب منه.و من هنا
قد يقوى ف النظر أنَّ التذكية ليست سبباً للطهارة و حلّية الأكل و جواز الصلاة فيه، بل إنّما ه دافعة لما هو سبب للنجاسة و
الحرمة و عدم جواز الصلاة فيه، كما تشهد له الأدلّة المتفرقة ف أبواب النجاسات‌  و موانع الصلاةو بالجملة: ليست التذكية سبباً
للطهــارة و الحلّيــة و جــواز الصلاة، بــل عــدم التذكيــة المســاوق لــون الحيــوان ميتــة‐ أي زهــوق الــروح بخصوصــية مغــايرة
للخصوصيات المعهودة‐ سبب لمقابلاتها، فأصالة عدم سبب الطهارة و الحلّية و جواز الصلاة مما لا أصل لها.بل لنا أن نقول:
إنَّه عل فرض كون تلك الأحام مجعولة مسببة عن سبب، يمن إجراء أصالة بقاء جامع السبب المؤثّر ف الطهارة و حلّية الأكل

و جواز الصلاة فيه تأمل.


