
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (تنبيه اول تا چهارم) »

در تاریخ ۱۰ اردیبهشت ۱۳۹۳

تنبیهات استصحاب
جلسه 90 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب جلسه گذشته

ملاحظه فرمودید که مرحوم محقق همدان اعل اله مقامه الشریف فرمودند که استصحاب عدم تذکیه در موضوعات که دارای
احام عدمیه هستند جریان دارد و در مواردی که احام وجودیه مطرح است جریان ندارد. آنجای که احام عدمیه مثل عدم
حلیت، عدم طهارت، عدم جواز صلاة، اینها موضوعش عدم کون اللحم مذک است و استصحاب عدم تذکیه برای این موضوع
کفایت مکند و این احام عدمیه بر استصحاب عدم تذکیه مترتب مشود اما احام وجودیه مثل حرمت، نجاست، تنجیس،

اینها موضوعش کون اللحم غیر مذک است و استصحاب عدم تذکیه این موضوع را اثبات نمکند.

ه که اینها را توضیح دادیم. این تفصیل مرحوم همدانام عدمیگردد به احه برمام وجودیاز موارد اح فرمودند فقط در برخ
ی تفصیل مهم در این بحث است و بزرگان نسبت به این فرمایش اعتنا دارند، ببینیم آیا این تفصیل قابل قبول است آیا مشهور

که آمدند اصالة عدم تذکیه را مطلقا جاری کردند این تفصیل متواند کلام مشهور را بهم بزند یا خیر؟

الات مرحوم بروجردی به تفصیل محقق همداناش

در کلمات، این مقداری که تتبع انجام شد ولو قاعدتاً بیشتر از این باید بحث شده باشد اشالات را مرحوم آقای بروجردی قدس
سره دارند و اشالات را هم امام قدس سره. مرحوم آقای بروجردی بر حسب آنچه که در کتاب نهایة التقریر جلد اول صفحه
305 آمده به مرحوم همدان مفرماید اساساً اشال اول این است: ما موضوع که به نحو موجبهی معدولة المحمول باشد در
این بحث نداریم، فرض بحث شما این است که احام وجودیه مثل حرمت، نجاست، تنجیس یا حرمة البیع، موضوعش این
ی با آن عدم کون اللحم مذک ،اللحم لیس بمذک اگر مرادتان از این غیر همان سلب است، یعن .است کون اللحم غیر مذک

مشود و فرق نمکند.

اگر مرادتان این است که این خودش به عنوان معدولة المحمول است یعن ما در فقه احام وجودیه در باب حیوان داریم که
ی موضوع دارد این موضوع موجبهی معدولة المحمول است، بوئیم موضوع برای حرمة الأکل برای نجاست برای تنجیس
ملاق موضوعش کون اللحم غیر مذک است. مفرمایند این ی فرض است که واقع ندارد، ما وقت در شرع ملاحظه مکنید

.نداریم، این اولا کنیم این است که چنین موضوعو مراجعه م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1678
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ّفرق دق فرق بین این دو تا ی ،یا کون اللحم غیر مذک ،عدم کون اللحم مذک فرمایند فرق بین این دو تا، یعنم ثانیاً اصلا
عقل است، بالاعتبارات العقلیة است و از فهم عرف خارج است و گویا مفرمایند حالا که از فهم عرف خارج است شارع
ام عدماح موضوع قرار بدهد، شارع بیاید در مورد حیوان به مردم بفرماید ایها الناس این حیوان ی تواند این را اصلانم
دارد، ی احام وجودی دارد، دو تا موضوع برایش درست کند که فرق بین این دو تا موضوع را عقل درک مکند. عقل بین
عدم کون اللحم مذک و کون اللحم غیر مذک فرق مگذارد اما این فرق است که عقل متوجه مشود اما عرف مردم این فرق
را نمفهمند، وقت نمفهمند و خارج از فهم عرف است شارع هم نمتواند این را موضوع قرار بدهد، شارع ی چیزی را

موضوع قرار مدهد که در دایرهی فهم عرف باشد.

پس تا اینجا دو اشال مهم شد؛ ی اینه اصلا ما به نحو موجبهی معدولة المحمول موضوع نداریم هر چه هست سالبه است،
عدم کون اللحم مذک، عدم التذکیة، این موضوع است. حیوان که تذکیه نشده باشد این موضوع است هم برای آثار عدم و هم
آثار وجودی، فرق نمکند و ثانیاً اگر بخواهد این باشد چون فرق عقل بین این دو تا حاکم است شارع نمتواند اینها را

موضوع قرار بدهد.

اشال دیری که مرحوم آقای بروجردی دارند مفرمایند بین آثار وجودیهی مترتبه بر غیر مذک و آثار عدمیهای که مترتب است
بر عدم کون اللحم مذک، مفرماید فرق وجود ندارد یعن اشال این است که شما آمدید بین عدم الحلیة و الحرمة فرق
گذاشتید، فرق بین اینها وجود ندارد، بین عدم الطهارة و النجاسة فرق گذاشتید، عدم الطهارة همان نجاست است ما اصلا دو تا
حم نداریم، ی بار شارع بوید حلال نیست این ی موضوع دارد، ی بار شارع بوید حرام است، این ی موضوع دیری
دارد. ی بار بفرماید طاهر نیست این ی موضوع دارد و ی بار بوید نجس است و موضوع دیری دارد. در اشال سوم
مفرمایند اساساً بین آثار عدمیه و آثار وجودیه فرق نیست شما اگر با استصحاب عدم تذکیه احراز کردید که این حیوان تذکیه
نشده تمام آثار مترتبهی بر تذکیه منتف مشود، اگر تذکیه شود خوردنش حلال است و طاهر است. حالا که استصحاب عدم

تذکیه مکنیم تمام آثار مترتبهی بر تذکیه منتف است، یعن مشود نجس، حرام و سایر آثار، پس این هم مشود اشال سوم.

در لا به لای مطالب مرحوم بروجردی کلمات دارند ول عمده فرمایش ایشان این سه اشال است.

 الات مرحوم بروجردی به تفصیل محقق همدانو نقد  اش بررس

اشال اول متفرع بر این است که ما واقعاً ببینیم از ادله چه استفاده مشود؟ آیا ما در ادله دو عنوان داریم ی عدم التذکیة و
دیری عنوان میته؟ یا اگر عنوان میته را برگرداندیم به عدم تذکیه کما اینه مرحوم شیخ این کار را کردند ما در تمام این بحث
ی موضوع بیشتر نداریم «ما لم یذک»، اگر این شد آن وقت حق با مرحوم بروجردی قدس سره است ول ظاهر این است که
مرحوم همدان مخواهند بویند ما دو عنوان از ادله به دست آوردیم ی عنوان ما لم یذک و دیری عنوان میته، که میته
موضوع برای نجاست است. ما لم یذک خودش موضوع برای عدم حلیت، موضوع برای عدم جواز صلاة هست اما ممن است
موضوع نجاست خود میته باشد و لذا کس فرق بذارد بوید این پوست که از خارج مآید الآن عرض کردم این پوستهای که
از خارج مآید، این کفشهای که از خارج مآید روی این مبنای مرحوم همدان نماز نمشود در آن خواند، چون ما در نماز باید
ال دومه احراز میته بودن نشده و همچنین آن اشپوشیدیم و پایمان عرق کرد نجس نیست برای این احراز تذکیه کنیم اما وقت
که فرمودند اینها دقّت عقل بینشان هست این ی امر عرف است، چه اشال دارد شارع بفرماید من عدم تذکیه را موضوع
قرار مدهم برای عدم حلیت، برای اینه نتوان نماز در آن بخوانید، اما اگر بخواهید بوئید نجس است و منجس است،
موضوعش میته است و باید میته را احراز کنید، اگر میته بودن احراز نشد، مگوئیم این حیوان ذبح شده ما نمدانیم که آیا اسم
خدا بر او برده شده یا نه؟ فری اوداج اربعه شده یا نه؟ رو به قبله بوده یا نه؟ اصل عدم تذکیه مگورد خوردنش حلال نیست،
نماز  خواندن در پوست این صحیح نیست، اما اگر بخواهیم بوئیم نجس است بوئیم باید میته باشد تا نجس باشد، میته بودنش



را احراز نردیم!

پس هم اشال اول و هم اشال دوم که بدواً هم اشال خوب به ذهن مآید اما متفرع بر این است که ما بیائیم اینطور بوئیم که
در لسان ادله ما دو تا عنوان نداریم، کما اینه مرحوم شیخ این را فرمود. مرحوم آخوند به بیان دیر و راه دیر همین را فرمود،
شیخ فرمود میته ی معنای جدید شرع دارد و آن عبارت از ما لم یذک است، اصلا میته معنای وجودی ندارد، به حسب لغت
معنای وجودی دارد اما معنای شرع شارع به چیزی که تذکیه نشده مشود میته. آخوند فرمود نه، میته معنای وجودی دارد اما
ما لم یذک ملحق به این معنای وجودی است ول هر دو در نتیجه ی هستند، اگر کس گفت ما این دو عنوان را از ادله
متوانیم استفاده کنیم و میته را برنرداند به ما لم یذک، گفت میته خودش ی معنای دیری دارد او موضوع برای نجاست
است، او موضوع برای تنجیس است، این دو اشال اول و دوم کنار مرود، چون روی این بیان این دیر نیاز به دقّت عقل هم
ندارد، عرف هم مفهمد که آقا شارع برای ی سری احام موضوع را عدم تذکیه قرار داده و برای ی سری احام موضوع را

نجاست قرار داده.

یاین تف ت و حرمت درست است، اما نسبت به نجاست چطور؟ ولو در کلمات مرحوم همدانال سوم نسبت به عدم حلیاش
نشد، ایشان گفت هر چه عدم است ثابت مشود یعن عدم طهارت هم ثابت مشود با اصالة عدم التذکیة، ول نجاست ثابت
وئیم اگر این بخواهد نجس باشد یدارد ما ب الوید چه اشب شود، حالا اگر کسشود، او با اصالة عدم تذکیه ثابت نمنم
عدم طهارت داریم که موضوع برای افعال است که طهارت در آن شرط است، مگوئیم لباس نمازگزار باید طاهر باشد اگر
عدم طهارت را استصحاب کردیم این عدم طهارت به این معناست که نمشود در آن نماز خواند چون طهارتش احراز نشده،
ول از آن طرف نجاستش هم ثابت نیست و نمتوانیم بوئیم اگر دست تر به این خورد این منجس است و از آن تنجیس هم
یه و عدمیه چرا تفوئیم بین آثار وجودیدور از واقع هم نیست، ما ب بین این آثار خیل یبخواهیم استفاده کنیم، لذا تف
کردید اینها عین هم هستند، ما ی عدم طهارت داریم نتیجهاش در عدم جواز صلاة ظاهر مشود اما ی نجاست داریم که آن
هم آثار دیری دارد ما نمتوانیم با عدم طهارت بوئیم پس حتماً نجس، استصحاب عدم طهارت مگوید با این نمتوان نماز
بخوان، اگر ی عمل مشروط به طهارت باشد این لباس را نمتوان به عنوان کفن میت قرار بده باید آن پاک باشد، ول از
آن طرف هم نمتوانیم بوئیم نجس است و یا منجسیت و احام دیر، لذا این اشالات با این بیان که ما عرض کردیم قابل دفع

از مرحوم محقق همدان است.

مستشل رفت در این وادی که بین عدم حلیت و حرمت، عدم طهارت و نجاست ی ملازمهی شرع را ما از آن دو تا روایت
استفاده مکنیم مرحوم همدان هم جواب داد. ول در دفاع از مرحوم همدان ما متوانیم بوئیم عدم حلیت و حرمت درست
،گوید گوشتکنیم نداریم، هر جا شارع م ه به آن خبرین تمسهستند و نیازی به این هستند. واقعاً شرعاً ی است، اینها ی
خوردنای حلال نیست یعن حرام است ول در باب طهارت و نجاست قضیه اینطور نیست ممن است طاهر نباشد، طاهر که

نبود عدم طهارت مانع از ی سری افعال مشود که منوط به طهارت است، اما از آن طرف هم نمتوانیم بوئیم نجس است.

شارع متواند بفرماید اگر احراز نردی نماز نخوان، مثل اینه در فقه نظیر زیاد دارد آقایان مفرمایند با عرق جنب از حرام
نمشود نماز خواند، چون احتمال نجاست مدهید، اما از آن طرف منجس است؟ نه، نجاستش را احراز نردیم در نماز شارع
مگوید اگر مخواه با لباس نماز بخوان این لباس شما باید طاهر باشد احراز طهارت شرط است، احتمال مدهیم این لباس
به عرق جنب از حرام نجس شده باشد و نمشود با آن نماز خواند اما بوئیم دست ما هم به آن خورد نجس مشود؟ نه، برای

اینه منجس بودن احراز نجاست لازم دارد. کلام مرحوم عراق تا اینجا درست است.



 الات مرحوم امام به تفصیل محقق همداناش

بیائیم سراغ اشال که امام قدس سره دارد؛ ایشان به مرحوم همدان دو اشال مهم دارند. اشال اول مفرمایند شما مغالطه
کردید، امام به مرحوم همدان در همین قسمت اول اشال دارند مفرمایند شما که مگوئید با استصحاب عدم تذکیه تمام آثار
عدمیه بار مشود در همین جا اشال دارند و روح اشالشان برمگردد به همان فرمایش که قبلا داشتند که استصحاب عدم
تذکیه حالت سابقهاش ی عدم و سلب عدم است، و این آثار عدمیه موضوعش سلب اخص است، این لب اشال است و با

سلب اعم ما نمتوانیم سلب اخص را اثبات کنیم.

ّحت شود این کار را کرد، یعنفرماید نمکنیم، مام عدمیه را بار مفرمود با استصحاب عدم تذکیه تمام اح مرحوم همدان
ی موردش هم روی مبنای امام نمشود انجام داد چون حالت سابقه سلب اعم است آنچه مخواهیم با آن اثبات کنیم سلب
اخص است. مفرمایند شما مگوئید عدم موت مقرون به شرایط، این زهاق روح مقروناً بالشرایط عدمش، عدم تذکیه، تذکیه
فرمایند این سه مصداق دارد: 1) اصلاعدم موت مقرون به شرایط، امام م موت مقرون به شرایط است و عدم تذکیه یعن
حیوان نباشد، موقع که حیوان نیست صدق مکند عدم الموت مقروناً بالشرایط. 2) حیوان باشد ول هنوز موت محقق نشده
باشد، اینجا هم که حیوان زنده است مگوئیم عدم الموت مقروناً بالشرایط است 3) حیوان باشد،موتش هم باشد ول این موت

مقرون به شرایط نباشد. سه تا مصداق دارد.

مفرماید این عدم موت مقرون به شرایط ی لازم دارد، لازمش چیست؟ عدم حلیة اللحم و طهارته، منته این عدم حلیة لحم و
طهارت لحم دو تا مصداق دارد، ی مصداق این است که الأعم من سلب اللحم وقت مگوئیم این لحم حلال نیست، یا جای که
اصلا لحم در کار نیست مثل دو جا؛ ی جای که اصلا حیوان نباشد و یا جای حیوان زنده باشد، امام مفرمایند اینجا که
حیوان هست و زنده هم هست ما چیزی به نام لحم نداریم. حیوان غیر از لحم حیوان است، پس عدم حلیت لحم ی مصداقش

عدم اللحم است و ی مصداق دومش این است که لحم باشد اما این لحم حلال یا طاهر نباشد.

مفرمایند و هذا سلب، این دوم، یعن در جای که لحم باشد و حلال نباشد، به نحو سلب المحمول و لازمه العقل سلب
الرابط ف حال تحقق اللحم، این بعد زهوق روح الحیوان، یعن لحم زهوق روح بشود و لحم باشد و حلال نباشد.

نتیجه مگیرند فأصالة عدم سبب حلیة اللحم، چون مرحوم همدان اصالة عدم التذکیة گفت اصالة عدم سبب حلیة اللحم، این
جاری است، فرمود لا تثبت أنّ اللحم لیس بحلال، اثبات نمکند که این لحم حلال نیست إلا بالأصل المثبت، مر به اصل مثبت.

پس این خلاصهی اشال اول. اشال دوم را ان شاء اله شنبه عرض مکنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


