
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » امامت در قرآن »

در تاریخ ۱۷ فروردین ۱۳۹۳

امامت در قرآن
جلسه 17 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

» عمدتاً این نظریه مْنرِ مما لواو ولسوا الريعطاو هوا اليعطه در این آیه شریفه «املاحظه فرمودید که در مقابل قول امامی
وجود دارد که مراد از اولوالامر اهل حل و عقد است و در بحث گذشته مرحوم علامه رضوان اله تعال علیه این نظریه را مورد
تحلیل قرار دادند و نات را ذکر کردند و محتملات را در این نظریه آوردند و همه را مورد مناقشه قرار دادند. و فرمودند بالأخره
اینه شما قائلید یعن این اصل موضوع را اهل سنّت مثل فخر رازی و دیران قائلاند که اولوالامر را به هر معنای و به هر
مصداق تطبیق کن باید معصوم باشند، مرحوم علامه فرمودند اگر عصمت اینها علّت، موجب و سببش ی امری خارق از
عادت باشد یعن خدای تبارک و تعال اینها را معصوم قرار داده باشد، اگر این چنین باشد باید اینها افرادی باشند که تلو قرآن

باشند اگر به نحو اعجاز باشد. و بعد مطالب را در ادامه فرمودند که در بحث گذشته خواندیم و آن را ترار ننیم.

ادامه کلام مرحوم علامه در بررس مصادیق اول الامر ونقد دیدگاه فخر رازی

[1]

خارقٍ للعادة بل الإسلام بن عامل إل دنباله بحث ایشان را امروز باید ادامه بدهیم، فرمودند أو یقال إنّ هذه العصمة لا تنته
تربیته العامة عل اصولٍ دقیقة تنتج هذه النتیجة، اسلام تربیت عامهاش را، یعن آن دستورات و راههای که برای تربیت عموم
است، نتیجه این اصول این است که إنّ أهل الحل و العقد من الامة لا یغلّطون ف اصول بر ی بشر قرار داده، این مبتن
مجتمعوا علیه و لا یعرضهم الخطا ف ما رأوه، نتیجهاش این مشود که اهل حل و عقد اشتباه نمکنند در آنچه که اجتماع بر آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1684
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59


قرار داده، اهل حل و عقد این مجتمع اسلام که برای جامعهی بشری قرار داده برای مجتمع اسلام روی قوانین کنند. یعنم
دیر اشتباه نمکنند. در بحث گذشته ایشان فرمودند اگر اهل حل و عقد من حیث إنّهم اهل الحل و العقد باشد هر مذهب، هر
قوم، هر گروه، اینها اهل حل و عقد دارند و ما بالوجدان مبینیم خیل از اینها اشتباه مکنند. اگر معتقدید این اهل حل و
عقدی که در اینجاست اشتباه نمکنند یا باید ی عامل خارق العادهی اعجازگونه باشد یا نه، بوئید اسلام قوانین دارد، فرض
کنید در مباحث اخلاق،در مباحث اقتصادی و مختلف، این قواعد وقت به این جامعه بیاید نتیجهاش این مشود که اهل عقد و
اهل این جامعه دیر اشتباه نمکنند. مثلا فرض کنید ی چیزهای را انسان به رایانه بدهد این ی نتیجهی قهری دارد و

نتیجهاش در همان جا ظاهر مشود، حالا آیا این درست است یا نه؟

مرحوم علامه مفرمایند این دو اشال دارد و هذا الاحتمال مع کونه باطلا من جهة منافاته للناموس العام و هو أنّ إدراک الل
که این عنوان را دارند ادراک این مجموع ی و عقد، این جمع فرماید چون این اهل حلهو مجموع ادراکات الابعاض، م
ادراک مستقل از ادراکات افراد و اشخاص این جمع نیست و إذا جاز الخطأ عل کل واحد واحد جاز عل الل، احتمال خطا

در هر کدام مدهیم پس احتمالش هم در کل داده شود.

اشال دوم که مکنند مفرمایند یرد علیه أنّ الرأی اولوالامر بهذا المعن لو اعتمد ف صحته و عصمته عل مثل هذا العامل
غیر المغلوب لم یتخلف عن أثره، مفرماید اگر واقعاً اولوالامر از این بیان که گفتیم معصوماند و کلامشان صحیح است که
مگوئیم اسلام اصول دقیقهای دارد و نتیجهاش این است که اینها مصون از خطا بمانند مفرماید فإل أین تنته هذه الاباطیل و
الفسادات الت ملأت العالم الاسلام، این همه اباطیل که در حومتهای مختلف در دورانهای مختلف اسلام بوده اینها از
کجا آمده؟ در هر زمان همه اهل حل و عقد بودند، این همه اباطیل برای ما به جا گذاشتند و این همه فساد برای ما به جا
گذاشتند و کم من منتدی اسلام بعد رحلة النب(ص) اجتمع فیه حل و العقد من المسلمین عل ما اجتمعوا علیه، بعد از رحلت
پیامبر اهل حل و عقد اجتماع پیدا کردند عل مجتمعوا علیه ثم سلوا طریقاً یهدیهم إلیه رأیهم، ی رأی پیدا کردند فلم یزیدوا إلا
ضلالا، جز ضلال و گمراه نبود، و لم یزد اسعادهم عل المسلمین إلا شقاقا، و لم یمث الاجتماع الدین بعد النب دون أن عاد
امبراطوریة ظالمة الحاطمة، بعد از پیامبر حومت به ی امپراطوری ظالم برگشت. مفرمایند شما که مگوئید اهل حل و عقد
عصمت دارند پس اینها چیست؟ مگوئیم ی اصول دقیقهای در دین وجود دارد که این اصول دقیقه اهل حل و عقد این دین را
منتج به کلام صحیح و معصوم از خطا مکند اشال این است که با آنچه در خارج اتفاق افتاده سازگاری ندارد با این همه

اباطیل و فسادهای که بعد از رحلت پیامبر اتفاق افتاد سازگاری ندارد.

بنابراین مفرمایند اگر ما بوئیم ی عامل خارج مآید اعجاز گونه اینها را معصوم مکند همان مدّعای امامیه مشود،
مدعای امامیه این است که از ارادهی خدای تبارک و تعال اشخاص به عنوان معصومین اولوالامر قرار داده شدند، اگر بوئید
نه! این عصمت از کمون قوانین دین مآید، کمون و قوانین دین طوری است که نتیجهاش این است که متولیان این دین در هر

زمان را معصوم قرار مدهد، مرحوم علامه بر این دو اشال وارد کردند.

در این آیه شریفه اولوالامر را به اهل حل و عقد تفسیر کرد هیچ مناص خواهند اثبات کنند که اگر کسبالأخره مرحوم علامه م
و هیچ راه ندارد الا این که بوید اینها اشتباه مکنند.

بعد مفرمایند ی احتمال دیر اینجا وجود دارد و آن احتمال این است که بوئیم شارع متعال قبول دارد که اهل حل و عقد
اشتباه مکنند اما اشتباه و خطأ اینها در مقابل اشتباه دیران کم است و شارع به خاطر رعایت مصالح مهمه، به خاطر رعایت
مصالح اهم، حالا اگر اینها در چند مورد هم خطا کنند اما در اکثر موارد درست حرف مزنند، مصلحت را در نظر مگیرند،
شارع از آن خطأ اینها هم صرفنظر مکند. فلا مناص عل القول بأن المراد بأول الامر اهل الحل و العقدمن ان نقول بجواز
خطأهم اگر گفتیم اهل حل و عقد مقصود از اولوالامر اینها هستند باید بوئیم امان خطا در اینها هست و أنّهم عل حدّ سایر



الناس یصیبون و یخطئون غیر أنّهم لما کانوا عصابةً فاضلةً خبیرةً بالامور مدربین، مجربین، یقل خطؤهم جدّا، چون عصابهی
امت هستند، فضلای امت هستند، ثقافهای امت هستند، مجردین امتاند، پس خطأشان کمتر است. و أن الامر بوجوب
طاعتهم، اینه خدا فرموده اولوالامر را اطاعت کنید، مع کونهم ربما یغلّطون و یخطئون، اینه خدا امر کرده به وجود اطاعت
موارد الخطا، در موارد خطا مسامحه است، نظراً إل کنند من باب المسامحة فاشتباه و خطا م که گاه اینها در حال
المصلحة الغالبة ف مداخلتهم، اینجا کمکم آنچه که بعد از ... شاید برخ از اهلسنت هم همین فر را داشته باشند، مگویند فلو
حموا بما یغایر حم التاب و السنة، اگر اهل حل و عقد حم کردند به ی حم که با قرآن و سنت پیامبر مخالف است و
یطابق ما شخّصوه مصلحة الامة، آنچه که خودشان تشخیص دادند از مصلحت امت را بیان کردند، بتفسیر حم من احام
الدین بغیر ما کان یفسر سابقاً، ی حم را آمدند ی تفسیر دیری کردند أو تغییر حم بما یوافق صلاح الوقت أو طبع الامة أو
وضع حاضر الدنیا، یا حم را طوری تغییر دادند که مصلحت وقت این است، بویند تمتع در زمان رسول خدا حلال بوده و الآن
تمتع حرام است! اینها چون خطأشان کمتر است و شارع به لحاظ آن مصلحت غالبیه اینها را در نظر گرفته، اگر آمدند ی حم

مخالف کردند شارع بوید همین متّبع باشد.

وهو الذی یرتضیه الدین اینه الآن اهل حل و عقد گفتند دین مپسندد، چرا؟ لأنّه لا یرید إلا سعادة المجتمع، دین فقط سعادت
مجتمع را مخواهد و ترق مجتمع را مخواهد کما هو الظاهر المترایء من سیر الحومات الاسلامیة ف صدر الاسلام و من
دونهم فلم یمنع حم من الاحام الدائرة ف زمن النب(ص) و لم یقض عل سیرة من سیره و سننه إلا علّل ذل بأنّ الحم
م الآن مزاحم با یه آن حگویند برای اینرا منع کنند م ام نباز اح مح السابق یزاحم حقاً من حقوق الامة، اگر ی
حقّ از حقوق امت است، اگر برخلاف آنچه که رسول خدا قضاوت کرد الآن قضاوت کنند مگویند صلاح امت در انفاذ حم
جدیدی است که یصلح شأنهم أو سن سنةً حدیثة توافق آمالهم ف سعادة الحیاة و قد صرح بعض الباحثین که در حاشیه المیزان
نوشته صاحب فجر الاسلام، أنّ الخلیفة له أن یعمل بما یخالف صریح الدین حفظاً لصلاح الامة، اینقدر دایرهی مصلحت را

توسعه مدهند که مگویند خلیفه متواند با صریح دین مخالفت کند در آنجای که صلاح امت را تشخیص بدهد.

وئیم خدای تبارک و تعالگفتیم در اهل حل و عقد خطا وجود دارد، دو. بعد ب .و عقد، ی اهل حل اگر ما گفتیم اولوالامر یعن
چرا این اهل حل و عقدی که در آنها خطا هست را واجب الاطاعه قرار داده برای اینه غالباً مطالب اینها صحیح است، خطأ
اینها از خطأ افراد کمتر است، از خطأ اشخاص کمتر است و اینجا خدای تبارک و تعال مصلحت عامه را بر ی مواردی که
ممن است خلاف مصلحت باشد در مورد اشخاص مقدّم کرده، این نته علم دقیق دارد که خدا اهل حل و عقد که خطا
مکند را واجب الاطاعه کرده، چرا؟ برای اینه مصلحت عامه این اقتضا را مکند، یعن در جامعه مردم عادی ی نظر دارند
اهل حل و عقد نظر دیری دارند، این اهل حل و عقد اگر در صد مورد در ده بیست مورد هم اشاره کنند در هشتاد مورد اشتباه
نمکنند! لذا خداوند قول اینها را واجب الاتباع قرار داده و اینها را متّبع قرار داده برای اینه این مصلحت غالبه را رعایت کند،
م علأنّ فیها جمعیةً منتخبةً تح ون حال الملة الاسلامیة حال سایر المجتمعات الفاضلة المدنیة فهذا فی فرماید و علبعد م
قوانین المجتمع عل حسب ما تراه و تشاهده من مقتضیات الاحوال و موجبات الاوضاع، مفرمایند روی این بیان مجتمع
اسلام و امت اسلام حال سایر مجتمعات فاضله را دارد. در مجتمعات فاضله یعن مجتمعات رشد یافته، مجتمعات پیشرفته
و روشنفری ی جمعیت را انتخاب مکنند که بر اساس قوانین مجتمع حم کنند و اینها هم بر حسب آنچه مقتضیات احوال

اقتضا مکند حم مکنند، بعد مرحوم علامه شروع مکنند به اشال.

بحثهای تفصیل واقعاً وقت خیل عمیق مشود ببینید سر از کجا در مآورد؟ اینطور نیست که ما بوئیم اولوالامر معصومین
باشند یا اهل حل و عقد تفاوت آنچنان ندارد، این دقت های بسیار خوب که مرحوم علامه رضوان اله تعال علیه در مباحث
تفسیریشان دارند واقعاً باید تقدیر کرد و رضوان خدا بر ایشان باشد، این اهل حل و عقد را ایشان کاملا همهی جوانبش را
بررس مکند، ی موردش که الآن هم اهل سنت روی همین ملاک دارند پیش مروند بویند خدا ی اهل حل و عقدی را
واجب الاتباع کرده و معصوم هم نیستند، خطا هم مکنند، اگر حم مخالف با دین هم به خاطر مصلحت گفتند ما باید تبعیت



کنیم.

مفرمایند این نظریه سر از کجا در مآورد؟ این نظریه دین را از وحیان بودن و از اتصال به خدای تبارک و تعال داشتن
خارج مکند کما اینه بعض از این روشنفرهای امروز ما هم چنین حرفهای را دارند. عبارت ایشان را دقت کنید مفرماید و
هذا الوجه أو القول کما تری قول من یرا أنّ الدین سنةٌ اجتماعیةٌ سبت ف غالب الدین و ظهرت ف صورته فهو محوم بما

.مال التدریجاطوار ال متون الاجتماعات البشریة و هیاکلها بالتطور ف م علیح

سؤال:...؟
پاسخ: استاد: 

اینها چیزی به نام اول و ثانوی ندارند.
ببینیم روی این بیان علامه اگر بخواهیم دین را بر اساس مصلحت تفسیر کنیم دین کاملا منقلب مشود، اگر ما دین را بخواهیم
بوئیم نه! ی وقت مگوئیم احام که شارع فرموده خودش مصالح را رعایت کرده که بحث دیری است، اما اگر قول این
اهل سنت را گفتیم که حاکم در هر زمان هر مصلحت تشخیص داد، حتّ ایشان مفرماید بعض از اینها گفتند صریحاً متواند
آید که اگر توفیقری در مشود و به نحو دیه وارونه مکند بلفرماید نه تنها دین تغییر مام مسلّمه کند. ممخالفت با اح

بود ان شاء اله هفتهی آینده دنبال مکنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ الميزان ف تفسير القرآن، ج‌4، ص: 396
 أو يقال: إن هذه العصمة لا تنته إل عامل خارق للعادة بل الإسلام بن تربيته العامة عل أصول دقيقة تنتج هذه النتيجة: أن أهل

الحل و العقد من الأمة لا يغلطون فيما اجتمعوا عليه، و لا يعرضهم الخطأ فيما رأوه.
و هذا الاحتمال مع كونه باطلا من جهة منافاته للناموس العام و هو أن إدراك الل هو مجموع إدراكات الأبعاض، و إذا جاز
الخطأ عل كل واحد واحد جاز عل الل يرد عليه أن رأي أول الأمر بهذا المعن لو اعتمد ف صحته و عصمته عل مثل هذا

العامل غير المغلوب لم يتخلف عن أثره فإل أين تنته هذه الأباطيل و الفسادات الت ملأت العالم الإسلام؟.
و كم من منتدى إسلام بعد رحلة النب ص اجتمع فيه أهل الحل و العقد من المسلمين عل ما اجتمعوا عليه ثم سلوا طريقا
يهديهم إليه رأيهم فلم يزيدوا إلا ضلالا و لم يزد إسعادهم المسلمين إلا شقاء و لم يمث الاجتماع الدين بعد النب ص دون أن عاد
إل إمبراطورية ظالمة حاطمة! فليبحث الباحث الناقد ف الفتن الناشئة منذ قبض رسول اله ص و ما استتبعته من دماء
مسفوكة، و أعراض مهتوكة، و أموال منهوبة، و أحام عطلت و حدود أبطلت! ثم ليبحث ف منشئها و محتدها، و أصولها و

أعراقها هل تنته الأسباب العاملة فيها إلا إل ما رأته أهل الحل و العقد من الأمة ثم حملوا ما رأوه عل أكتاف الناس؟.
الأمر المعصومين ف رأي أهل الحل و العقد لو كان هو المراد بأول فهذا حال هذا الركن الركين الذي يعتمد عليه بناية الدين أعن

رأيهم.
فلا مناص عل القول بأن المراد بأول الأمر أهل الحل و العقد من أن نقول بجواز خطئهم و إنهم عل حد سائر الناس يصيبون و
يخطئون غير أنهم لما كانوا عصابة فاضلة خبيرة بالأمور مدربين مجربين يقل خطؤهم جدا، و أن الأمر بوجوب طاعتهم مع كونهم
ربما يغلطون و يخطئون من باب المسامحة ف موارد الخطإ نظرا إل المصلحة الغالبة ف مداخلتهم فلو حموا بما يغاير حم
التاب و السنة، و يطابق ما شخصوه من مصلحة الأمة بتفسير حم من أحام الدين بغير ما كان يفسر سابقا أو تغيير حم بما
يوافق صلاح الوقت أو طبع الأمة أو وضع حاضر الدنيا كان هو المتبع، و هو الذي يرتضيه الدين لأنه لا يريد إلا سعادة المجتمع و
رقية ف اجتماعه كما هو الظاهر المتراءى من سير الحومات الإسلامية ف صدر الإسلام و من دونهم فلم يمنع حم من الأحام



الدائرة ف زمن النب ص                       
 و لم يقض عل سيرة من سيره و سننه إلا علل ذلك بأن الحم السابق يزاحم حقا من حقوق الأمة، و أن صلاح حال الأمة ف إنفاذ
حم جديد يصلح شأنهم، أو سن سنة حديثة توافق آمالهم ف سعادة الحياة، و قد صرح بعض الباحثين «1» أن الخليفة له أن

يعمل بما يخالف صريح الدين حفظا لصلاح الأمة.
و عل هذا فيون حال الملة الإسلامية حال سائر المجتمعات الفاضلة المدنية ف أن فيها جمعية منتخبة تحم عل قوانين

المجتمع عل حسب ما تراه و تشاهده من مقتضيات الأحوال، و موجبات الأوضاع.
و هذا الوجه أو القول‐ كما ترى‐ قول من يرى أن الدين سنة اجتماعية سبت ف قالب الدين، و ظهرت ف صورته فهو محوم
بما يحم عل متون الاجتماعات البشرية و هياكلها بالتطور ف أطوار المال التدريج، و مثال عال لا ينطبق إلا عل حياة

الإنسان الذي كان يعيش ف عصر النبوة و ما يقاربه.
فه حلقة متقضية من حلق هذه السلسلة المسماة بالمجتمع الإنسان لا ينبغ أن يبحث عنها اليوم إلا كما يبحث علماء طبقات

الأرض (الجيولوجيا) عن السلع المستخرجة من تحت أطباق الأرض  


