
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« (بیع فضول) فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 7

در تاریخ ۰۹ اردیبهشت ۱۳۹۳

دروس بیع ‐ بيع فضول
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصهای از مباحث جلسهی قبل

فرمایش مرحوم محقق نائین را در بحث دیروز ملاحظه فرمودید؛ در اینه آیا مراد از تجارت در این آیه شریفه این مسبب است
یا مراد از این تجارت خود آن عقدی است که بین دو نفر واقع مشود و صیغهی ایجاب و قبول بین دو نفر برقرار مشود و

همچنین نات دیری که مرحوم نائین فرمودند.

 کلام مرحوم محقق نائین بررس

ه البیع یا اوفوا بالعقود مراد آن عقد لفظال خواهیم دقت کنیم ببینیم آیا حق با ایشان هست یا خیر؟ تردیدی نیست که احلم
بین الطرفین را اراده نرده، ما هم به اوفوا بالعقود و هم به احل اله البیع برای معاطات تمس مکنیم در معاطات لفظ بین
الطرفین اصلا نیست و همچنین مراد خصوص انشاء ولو انشاء فعل بین الطرفین نیست، بوییم همین که مبیع را داد و ثمن را

گرفت خصوص این بخواهد مراد باشد.

در اینه این مقدار را با مرحوم نائین همراه مکنیم و قول ایشان تا این مقدار درست است اما آیا ما باید بوییم حالا که این
چنین شد پس مراد مسبب است؟ که آن ملیت حاصله از این انشاء را بوییم شارع اراده فرموده؟ بوییم در اوفوا بالعقود خود
این عقد اراده نشده؟ خود این لفظ یا این انشاء، چه انشاء لفظ و چه انشاء فعل. بوییم این نفس انشاء اراده نشده اما آن

ملیت که مسبب است اراده شده؟!

به نظر ما این کلام و این قسمت از کلام مرحوم نائین جای تأمل دارد. توضیحش این است که خود انشاء ی منشأ دارد ما
نمتوانیم بوییم انشاء در بیع فضول واقع شده، ی عقدی واقع شده اما منشأ ندارد، منشأش هم از حین انشاء محقق مشود،

بین این منشأ و آن مسبب که مرحوم نائین در اینجا فرمودند ی مقداری خلط شده است.

نائین مفرمایند آن مسبب که ملیت است از زمان رضایت مال مآید، وقت مال آمد رضایت داد این ملیت واقع مشود
و بعد دچار آن اشال مشوند که پس تا قبل از رضایت چرا بر طرف دیر وفای به این عقد واجب است؟ جواب مدهند که او

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1677
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


التزام عقدی پیدا کرده، ما مخواهیم عرض کنیم نه، خود انشاء داریم، منشأ داریم، یعن با این عقد ی ملیت انشائیه مآید و
لذا بعداً هم که مال اجازه مکند، مال نمآید عقد را اجازه کند، عقد که واقع شده و تمام شده، عقد ی امر تدریج نبوده و
ی امر آن بوده که ی زمان واقع شده و تمام شده، اصلا خود عقد قابل اجازه نیست برای اینه چیزی نیست، الآن چه چیزی

را مخواهد اجازه کند؟ عقد محقق شده و منقض شده، چیزی که نیست، قابلیت اجازه ندارد.

پس مآید همین ملیت حاصلهی از این عقد را اجازه مکند که این ملیت، ملیت انشائیه است، این ملیت انشائیه در خود
زمان عقد محقق است، نه اینه بوییم ی عقدی بوده این هنوز ملیت نیاورده نه برای طرف فضول و نه برای طرف اصیل،
اصلا ملیت نیاورده، بعد که مال آمد اجازه داد، این ملیت از حالا به بعد مخواهد محقق شود. به نظر ما این فرمایش
درست نیست، ملیت انشائیه مآید، الآن ی بیع بین فضول و طرف دیر واقع مشود ملیت انشائیه برای طرفین محقق

شده.

سؤال:...؟
پاسخ: استاد:

نسبت به آن مال اصل تمام نیست چون هنوز اطلاع ندارد، امضا نرده، وقت آمد امضا کرد تمام مشود. ظاهر عبارت
مرحوم نائین این بود که تجارت مسبب است و این مسبب هم وقت رضایت مال مآید این رضایت با او مقارن است و از

همین راه خواستند مقارنت را درست کنند.

سؤال:...؟
پاسخ: استاد:

ظاهر عبارت نائین این است که مسبب را برده روی آن ملیت که با رضایت مال حاصل مشود، آن وقت اشال مآید که
پس قبل از آن، اگر ملیت هنوز نیامده، چرا آن طرف اصیل باید وفا کند؟ نائین گفت چون طرف اصیل التزام عقدی پیدا کرده
و موضوع برای وجوب وفا همین التزام عقدی است و بعد آمد دو فرع دیر در کنارش گفت که آنها را هم مخواهیم روشن

کنیم.

سؤال:...؟
پاسخ: استاد:

این «لأنّ التجارة ه المسبب و اعتبار مقارنة الرضا معه لا اشال فیه» یعن رضایت باید مقارن با مسبب باشد این کدام مسبب
است؟ یعن همه قبول دارند که آن مسبب که ملیت است اگر بخواهد محقق باشد باید مقرون به رضا باشد، پس در نتیجه تا قبل

از اینه مال رضا بدهد هنوز ملیت نیامده.

کلام مرحوم خوئ

ایشان در مصباح الفقاهه جلد 2 صفحه 710 به بعد مفرماید:



[1] «و التحقیق ف الجواب عن الاستدلال بالآیة عل بطلان بیع الفضول ما أشار إلیه المحقق صاحب المقابیس و تبعه المصنف»

جواب چیست؟ «من أنّ الخطاب ف الآیة لمّک الأموال»، خطاب در آیه به مالین است، «لا تأکلوا أموالم فیشترط وقوعها أی
التجارة برضاهم»، پس تجارت باید به رضایت مّک باشد نه به رضایت عاقدین، «و من البین الذی لا ریب فیه أن التجارة
الصادرة من الفضول لا یطلق علیها تجارة المال»، به تجارت صادر از فضول تجارت مگویند اما تجارة المال نیست،
تجارت الملاک نیست، و موضوع آیه خطاب به مّک است، لا تأکلوا اموالم که پس إلا أن تون تجارة باید تجارتم باشد و این
بیع فضول تجارة المال نیست «و لا یطلق علیها أنّه تجارة المال إلا بعد إجازته»، چه زمان تجارت مال مشود؟ مر اینه

مال اجازه بدهد «فإذا أجازها» وقت مال آمد اجازه داد «صارت تجارةً عن تراض».

گوییم «و اخالصا»، انشاء محض را حقیقت بیع نم فرمایند «و بتعبیر آخر إنّ حقیقة البیع و التجارة لیست إنشاءباز م
لصدق مفهوم البیع عل بیع الهازل و الساه»، مفهوم بیع باید بر بیع ساه و هازل صدق کند، این ی. مفرماید حقیقت بیع و

.تجارت انشاء نیست، ی

همچنین بیع، عبارت از اعتبار نفسان هم نیست، بوید در نفسم این را تملی به دیری کردم «و الا لصدق البیع عل الاعتبار
حقیقت بیع دو تا رکن دارد ی ،«بمظهِرٍ خارج رمظه نفسان بل حقیقة البیع اعتبار ،من دون إظهارٍ بمظهرٍ خارج النفسان

اعتبار نفسان و دیری اینه این اعتبار نفسان را ما بیاییم اظهار کنیم به ی مظهِری.

بعد مفرماید: «و هذا المعن لا یصدر إلا من المال أو وکیله»، حقیقت بیع فقط از مال یا وکیلش صادر مشود، «اما بیع
الفضول قبل إجارة المال فهو لیس ببیع حقیقةً، بل صورة بیع». بیع فضول قبل از اینه مال اجازه بدهد حقیقتاً بیع نیست
بله بیع ظاهری است «فلم یصدر منه إلا الانشاء و الصیغة و لا شبهة ف أنّه لا یطلق البیع هو التجارة عل الانشاء المحض و لا

یقال إنّ الفضول قد اتّجر بمال فلان و باعه بمجرد إجراء الصیغة إلا بالعنایة و المجاز».

گویا ایشان هم مخواهند وارد همان فرمایش مرحوم نائین شوند و همان حرف را بزنند که اصلا این انشاء ی صورت بیع
است، اصلا اگر ما قبل از اینه مال اجازه بدهد بوییم فضول فروخت، باعَ الفضول این فقط بالعنایة و المجاز درست است
و الا این صورت بیع است، ی ظاهری از بیع است و اصلا بیع نیست. حقیقت بیع در جای است که پای مال و پای وکیل

مال در کار باشد.

این فرمایش اصلا درست نیست، اولا به بیع فضول مجازاً بیع گفته نمشود، بیع است. صدق بیع مکند در بیع فضول، کما
اینه به بیع صب هم مجازاً ما بیع نمگوییم، به بیع هازل هم مجازاً بیع نمگوییم، بیع است منتها بیع است که اثر ندارد، نه
،گوید بِعتکند مم که هازل است و شوخ آدم اشتریت ی بیع نیست بالأخره این گفته بِعت وییم این اصلاب ه اصلااین

شما مگویید این اصلا بیع نیست یا اینه بیع است و اثر ندارد چون قصد جدّی نداشته.

کلام مرحوم خوئ بررس

خود این فرمایش آقای خوئ هم درست نیست ولو مرحوم صاحب مقابیس و مرحوم شیخ هم فرموده، ایشان مفرماید تبعیت
که ی م، در نتیجه در جایفرماید آیه مربوط به ملاک است، لا تأکلوا اموالنزده. شیخ م در اینجا شیخ حرف کرده ول
معاملهای را غیر مال مکند از موضوع آیه خارج است، شیخ اینجا غیر از این دیر حرف ندارد، چطور اینجا مرحوم آقای
خوئ در این بحث مفرمایند این مسئله را مرتبط مکنند، ما مخواهیم عرض کنیم اینه فرمودند بتعبیرٍ آخر با اصل مسئله و
اصل جواب دو تاست. ی مطلب این است که شیخ در جواب به قائلین بطلان مفرماید خطاب به ملاک است، چون دارد لا
تأکلوا اموالم، مال را اسناد داده به مالین، فضول که مال نیست پس اصلا فضول موضوعاً از آیه خارج است، شیخ هم



این حرف را دارد و لعل این حرف هم مال صاحب مقابیس باشد تا اینجا حرف نیست. اما این مطلب چه ربط به این دارد که
ما بوییم بیع فضول بیع نیست بر او تجارت صدق نمکند، مر بین این دو تا نمشود جمع کرد؟ بوییم آیه مربوط به ملاک
است، بیع فضول هم بیع هست اما چون بیع مال نیست از موضوع آیه خارج است، چرا شما نف بیعیت مکنید در بیع

فضول؟ اینه خلاف ارتاز عرف و عقلاست.

پس اینجا ی خلط برای مرحوم آقای خوئ (قدس سره) واقع شده، این دوتا ربط به هم ندارند، بین اینه ما بوییم خطاب آیه
به ملاک است و اینه حتماً تجارت اگر از ملاک بود تجارت است و اگر از فضول بود لیست بتجارة، ملازمهای وجود ندارد،
ارتباط وجود ندارد. ممن است بوییم تجارت فضول هم تجارت است اما آیه چون مربوط به تجارت ملاک است نفیاً و اثباتاً
کاری به تجارت فضول ندارد ول این قسمت دوم با اینه مرتبط به قسمت اول هم نیست و عرض کردم به نظر ما این تعبیرٍ
اینجا آوردند، حالا یا مقرر آورده یا ایشان. اما خود این مطلب ف ری است که مرحوم آقای خوئمطلب دی آخر نیست این ی
نفسه باطل است، خود اینه بوییم فضول وقت که تجارت مکند اصلا حقیقتاً صدق تجارت و بیع نمکند! پس فضول آمده
اجاره داده؟! هبه کرده؟! فضول بیع کرده و فروخته، منتها بیعش مشروط به ی شرط است، اگر مشروط به ی شرط شد

دلیل بر این نیست که این حقیقتاً بیع نباشد.

بعبارة اُخری که این عبارة اُخری خیل واضح است، الآن به ذهن خودتان مراجعه کنید آیا در حقیقت ی معاملهای رضایت
اشخاص در حقیقت آن معامله دخالت دارد؟ شما مگویید حقیقت اجاره چیست؟ حقیقت بیع چیست؟ و تعجب است ایشان
این مسئله را به شیخ نسبت مدهند، شیخ حقیقت بیع را مبادلة مالٍ بمالٍ مداند، مبادله واقع شده، یا مبنای که امام در تعریف

بیع دارد، تبادل الاضافات، تبادل اضافات شده و حقیقت بیع واقع شده.

رضایت اشخاص معقول نیست در حقیقت معاملات دخالت داشته باشد، شرط برای معامله است اگر باشد معامله صحیح است
و اگر نباشد صحیح نیست، اما در حقیقت ی معاملهای معقول نیست رضایت اشخاص دخالت داشته باشد، لذا ما مگوییم
انشاء واقع شده و ملیت انشائ هم آمده. دو: در این ملیت انشائیه رضایت دخل ندارد یعن چه رضایت باشد و چه نباشد
ملیت انشائیه محقق شده. اگر ما بخواهیم ملیت مستقره را بوییم رضایت در آن دخالت دارد ول به این معنا نیست که

بوییم به این بیع فضول مجازاً مشود گفت، قبل از آن اصلا نمشود گفت تجارت، قبلش بیع است و تجارت هم هست.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین

ـ و التحقيق ف الجواب عن الاستدلال بالآية عل بطلان بيع الفضول ما أشار إليه المحقق صاحب المقابيس و تبعه  [1]
المصنف من أن الخطاب ف الآية الشريفة لملاك الأموال فيشترط وقوعها أي التجارة برضاهم و من البين الذي لا ريب فيه أن

التجارة الصادرة من الفضول لا يطلق عليها أنه تجارة المالك الا بعد إجازته فإذا أجازها صارت تجارة عن تراض.
و بتعبير آخر انا ذكرنا مرارا أن حقيقة البيع و التجارة ليست إنشاء خالصا و الا لصدق مفهوم البيع عل بيع الهازل و الساه و
أشباههما، و لا أنها عبارة عن الاعتبار النفسان المحض و الا لصدق مفهوم البيع عل الاعتبار النفسان الصرف من دون إظهاره
بمظهر خارج، بل حقيقة البيع و التجارة ه الاعتبار النفسان المظهر بمظهر خارج و عليه فلو اعتبر أحد ف أفق نفسه تبديل

ماله بمال غيره و أظهره بمظهر خارج صدق عليه مفهوم البيع و التجارة.
و من البديه أن هذا المعن لا يصدر الا من المالك أو ممن هو بمنزلته كالوكيل و نحوه و اما بيع الفضول قبل اجازة المالك، فهو
ليس ببيع حقيقة بل صورة بيع الفضول فلم يصدر منه الا الإنشاء و الصيغة و لا شبهة ف انه لا يطلق البيع و التجارة عل الإنشاء
المحض كما عرفته و لا يقال أن الفضول قد اتجر بالمال الفلان و باعه بمجرد إجراء الصيغة، الا بالعناية و المجاز فإذا اجازه
المالك كان بيعا و تجارة حقيقة للمالك لا للفضول، فالبيع الفضول بما انه بيع فضول خارج عن الآية و عن سائر العمومات و



المطلقات الدالة عل صحة العقود و لزومها خروجا تخصيصا فلا دلالة ف الآية لا عل صحته و لا عل فساده و بما أنه مجاز
للمالك فتشمله الآية و بقية العمومات و لا تناف بين خروج بيع الفضول عنها قبل الإجازة و بين اتصافه بالصحة التأهلية.

و يمن الجواب عن ذلك، بأن الآية قد دلت عل كون المدار عل وقوع التجارة عن رضاء المتعاقدين، فتشمل جميع أقسامها و
.الباق خرج من ذلك المتعاقدان اللّذان لم يأذن لهما المالك و لا أجاز عقدهما و بق

و كيف كان فلا دلالة ف الآية عل بطلان بيع الفضول. (مصباح الفقاهة (الماسب)، ج4، ص: 83 ‐ 85)


