
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » قطع »

در تاریخ ۲۵ اردیبهشت ۱۳۸۵

أمارات _قطع
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم

عرض كرديم مرحوم آخوند در امر سابع، بحث علم اجمال را مطرح م‌كنند كه بحث بسيار مهم است؛ مقدار كم از آن در
مباحث قطع مطرح م‌شود و عمده مباحث، در بحث برائت و اشتغال مطرح مگردد.در اينجا آنچه كه با مباحث قطع مناسبت
ـ مثلا ليف دارد، آيا قطع اجمالعليت تامه براى تنجز ت دارد، دو بحث است؛ يك بحث اين است كه همانطور كه قطع تفصيل

اگر اجمالا قطع پيدا كنيد يا نماز جمعه واجب است يا نماز ظهر؛ يا نماز قصر واجب است و يا نماز اتمام ـ به تليف هم عليت
تامه دارد؟ و بحث دوم اين است كه آيا امتثال اجمال در جاي كه امتثال تفصيل ممن است، كفايت م‌كند يا خير؟ 

آيا قطع و علم اجمال منجزيت دارد؟

اما در بحث اول، مجموعاً سه نظريه در اين مسأله وجود دارد.يك نظريه اين است كه بين علم تفصيل و علم اجمال، بين قطع
تفصيل و قطع اجمال، فرق نيست؛ همانطور كه قطع تفصيل عليت تامه براى ثبوت و تنجز تليف دارد، قطع اجمال به
تليف هم عليت تامه دارد.اين نظريه را مرحوم آخوند در حاشيه كفايه فرمودند و از عبارت ايشان در بحث اشتغال نيز اين

در حاشيه كفايه است و برخ كه از اين نظريه تبعيت كرده، مرحوم محقق اصفهان شود؛ همچنين از كسانمطلب استفاده م
بزرگان دير.

نظريه دوم كه نظريه مرحوم آخوند در متن كفايه است، اين كه بوييم علم اجمال و قطع اجمال عليت تامه ندارد، و بله
مقتض است براى تنجز تليف؛ به اين معنا كه با قطع اجمال، تليف ثابت م‌شود لو لم يمنع منه مانع عقلا أو شرعاً ؛ اگر

مانع عقل يا شرع وجود نداشته باشد، قطع اجمال مقتض براى تنجز تليف است.

نظريه سوم، نظريه‌اى است كه از مجموع مطالب مرحوم شيخ انصاري در کتاب رسائل استفاده مشود، هرچند که خود ايشان
به آن تصريح نرده است. و آن اين است که قطع اجمال نسبت به حرمت مخالفت قطعيه، عليت تامه دارد، اما نسبت به لزوم

موافقت قطعيه، عنوان مقتض را دارد؛ حرمت مخالفت قطعيه يعن كارى كنيم كه قطع پيدا كنيم با حم شارع و با تليف،
مخالفت كردهايم؛ وقت علم اجمال داريم که يا نماز ظهر واجب است و يا نماز جمعه، اگر هردو را ترك كرديم، اينجا مخالفت
ليف واقعم صورت گرفته است.و موافقت قطعيه به اين است كه حتماً كارى انجام دهيم كه يقين پيدا كنيم با تقطعيه با ح
موافقت كردهايم؛ ايشان نظرشان اين است که نسبت به حرمت مخالفت قطعيه، علم اجمال عنوان عليت تامه را دارد، لين

نسبت به لزوم موافقت قطعيه، عنوان مقتض را دارد. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/74
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بيان مرحوم ميرزاي نائين

اما قبل از اين كه نظريه مرحوم آخوند از كفايه را بيان كنيم، لازم است که مطلب را از مرحوم محقق نائين اعل اله مقامه
الشريف، که به عنوان الامر الاول در كتاب فوائد الاصول ذكر كردهاند، عنوان كنيم.

طرح توهم:

مرحوم نائين فرموده است: برخ توهم م‌كنند كه در باب حم عقل به لزوم اطاعت مولا و حرمت معصيت و مخالفت مولا،
بايد قطع تفصيل داشته باشيم به اين كه چنين تليف مورد اراده مولاست. در چنين موردي اگر بدانيم شارع مقدس اين تليف
را از ما معيناً خواسته است، در صورت که با آن موافقت كنيم، عقل مسأله امتثال را مطرح م‌كند؛ و اگر مخالفت كنيم، عقل

مسأله معصيت را مطرح م‌كند؛ اما در جاي كه ما علم اجمال داريم، اگر هر كدام از دو طرف را ترك كنيم، در حين ترك، عقل
استقلال به معصيت ندارد؛ به عنوان مثال: در جائ که شخص نم‌داند نماز جمعه واجب است يا نماز ظهر، اگر نماز جمعه را
ترك كرد، در حين ترك، عقل نم‌تواند بويد هذا معصية؛ و اگر بعد از آن هم نماز ظهر را ترك كرد، در حين ترك، عقل نم‌تواند
بويد هذا معصية ؛ عقل جاي حم به معصيت م‌كند و اقدام را قبيح و مصداق معصيت م‌داند كه تفصيلا معلوم باشد آن

عمل مورد نظر شارع است.اما جاي كه انسان نم‌داند عمل مورد نظر شارع است ولو احتمالش را هم بدهد، مثل شبهات بدويه
که نم‌دانيم واجب است يا واجب نيست، اما احتمال م‌دهيم كه در عالم واقع واجب باشد، در صورت که شخص اين عمل را

كه احتمال م‌دهد در عالم واقع واجب باشد، ترک کند، عقل نم‌گويد اين شخص معصيت كرده است؛ در مانحن فيه هم
همينطور است. 

در مانحن فيه شخص علم اجمال دارد که ي تليف وجوب دارد، اما نم‌داند که آن تليف به نماز جمعه تعلق پيدا كرده است
يا به نماز ظهر؛ در حين ترك هر كدام از اين اطراف نم‌توان گفت معصيت خدا را م‌كند؛ عقل حم به معصيت نم‌كند.بله،
بعد از اين كه هر دو را ترك كرد، علم پيدا م‌كند كه با شارع مخالفت كرده است. اگر به عقل مراجعه كنيد، عقل م‌گويد بايد

صدق عنوان مخالفت و عنوان معصيت در حين عمل باشد، لن اگر بعدالعمل علم به مخالفت پيدا کند، عقل استقلال به قبحش
ندارد.پس، خلاصه توهم اين شد كه عقل استقلال ندارد كه مخالفت در اينجا عنوان معصيت را دارد؛ لذا، نم‌توان گفت علم

اجمال مانند علم تفصيل است؛ و به عبارت دير، در موضوع حم عقل ـ كه عقل حم م‌كند به لزوم اطاعت و قبح معصيت
ـ بايد بوييم علم تفصيل به متعلق اخذ شده است.

پاسخ مرحوم نائين از توهم: مرحوم نائين در صفحه 75 جلد سوم فوائد الاصول م‌فرمايد: اين توهم باطل است؛ آنچه را كه ما
موضوع براى حم عقل م‌دانيم، اين است كه عقل مخالفت با تليف محرز قبيح م‌داند؛ موضوع حم عقل اين است که عقل
امهن از طرق وصول است؛ يعن نيز ي از ناحيه مولا به شما رسيد، مخالفتش قبيح است؛ علم اجمال ليفگويد اگر ت‌م

که علم اجمال پيدا كرديد به اينه يا نماز جمعه واجب است و يا نماز ظهر، با اين علم اجمال، آن تليف واقع به شما رسيده
است.مرحوم نائين در اينجا يك مقدارى توضيح داده و م‌فرمايند: در مواردى كه علم اجمال است، اجمال در متعلق تليف
وجود دارد و نه در اصل تليف؛ اصل تليف به علم تفصيل معلوم است؛ شما علم داريد كه يا نماز جمعه واجب است و يا

نماز ظهر، اصل وجوب ـ يعن اصل تليف وجوب ـ را علم تفصيل داريم و در ناحيه متعلق است که اجمال و ترديد وجود دارد
و نم‌دانيد آيا متعلق اين وجوب، نماز جمعه است و يا نماز ظهر. 



،تواند نسبت به آن كل‌است، اين است كه بعث نسبت به آن درست است؛ مولا م ليف معلوم تفصيلشاهد اين که اصل ت
بعث كند و به دنبال بعث مولا، انبعاث محقق م‌شود. شبيه آنچه كه در باب تخيير عقل و تخيير شرع است.شما در تخيير
شرع م‌گوييد: در خصال كفاره شرعاً مخير بين سه امر هستيد؛ در تخيير عقل هم شارع گفته است أقيموا الصلاة لدوك

داند که نماز را اول بخوانيد، وسط بخوانيد و يا آخر وقت بخوانيد. مرحوم نائين‌غسق الليل ، عقل شما را مخير م الشمس ال
م‌فرمايد: چطور در تخيير شرع و عقل، آن جامع متعلق تليف است؛ يعن شارع دارد بعث به جامع م‌كند، و فقط به

خصوص اين صلاة وسط بعث نمکند؛ در مانحن فيه ـ يعن در علم اجمال ـ هم بوييم آن جامع، متعلق قرار گرفته است. 

ال به سخن مرحوم نائيناش

به نظر، بر اين فرمايش مرحوم نائين اشال وارد است و آن اين كه: بين مانحن فيه و بين تخيير ـ چه تخيير عقل و چه شرع ـ
فرق است.در تخيير شرع تليف به يك عنوان تعلق پيدا م‌كند، البته بر طبق تفسير مشهور، تليف تعلق پيدا م‌كند به يك

عنوان كه اين عنوان، قدر جامع بين اطراف است؛ در تخيير عقل هم تليف به يك عنوان تعلق پيدا م‌كند که قدر جامع بين
افراد است؛ در همان مثال، شارع صلاة را از ما م‌خواهد؛ حال، صلاة اول وقت، مصداقش است؛ صلاة وسط مصداقش است
و همينطور صلاة آخر وقت؛ در باب تخيير، آن قدر جامع يك قدر جامع حقيق است که متعلق براى تليف است، اما در مانحن
فيه چه؟ شما علم اجمال داريد به وجوب نماز جمعه يا نماز ظهر، خود وجوب بدون متعلق فايده‌‌اى ندارد؛ در اينجا جامع، يك
جامع حقيق نيست كه بوييم تليف به اين جامع حقيق تعلق پيدا كرده است؛ بله اين خودش عين تليف است و نمتواند

قدر جامع واقع شود. 

به عبارت دير، كلام مرحوم نائين مستلزم اين است كه بوييم خود تليف، متعلق تليف و متعلق بعث است. بنابراين، اين
اشال بر مرحوم نائين وارد است و فرمايش ايشان سخن درست نيست. هرچند كه البته از كلمات مرحوم شيخ انصارى نيز چه

بسا به نظر مآيد که ايشان هم همين مطلب را بخواهند بويند. لذا، اين ادعا كه در موارد علم اجمال، ما علم تفصيل داريم،
اين نه در ناحيه حمش درست است و نه در ناحيه متعلقش درست است.

پاسخ استاد از توهم

اما به نظر ما، در جواب اين متوهم متوان گفت: عقل مخالفت را قبيح م‌داند، چه مخالفت حين العمل باشد و چه مخالفت بعد
العمل؛ عقل مگويد اگر راه را ط كنيد كه حت بعد از عمل علم به مخالفت با مولا پيدا م‌كنيد، قبيح است. به عبارت دير،

طبق آنچه كه شماى متوهم م‌گوييد، فقط مخالفت حين العمل ـ كه علم به مخالفت داشته باشيد ـ قبيح است؛ در حال که به نظر
ما، انحصار در اين معنا وجود ندارد.اما کلام مرحوم آخوند در کفايه، ايشان براى اين كه اثبات كند علم اجمال مقتض تنجز

است و نه علت تامه، سه مقدمه بيان مکند که در ميان آنها، مقدمه دوم از همه مهمتر است؛ حتماً آقايان عبارت كفايه را
ببينيد؛ شروح را هم ببينيد که مجموعاً از عبارت مرحوم آخوند چه م‌فهميد. تا فردا إنشاءاله. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=78

